

### 普罗

志存高远的圣者



## 普萨

志存高远的圣者

#### 贡献者

书号: ISBN 978-616-7200-91-0

荣誉顾问:

Phrathepyanmahamuni (法胜大师—法身寺住持)

Phrarajbhavanajarn (施命大师—法身寺副住持)

书名: 菩萨-志存高远的圣者

译者 : 吴东东

校对: 释法敬, 黄玲

排版与书面设计者: 释耀明

特别鸣谢:翻译中心团体

印刷商 : OS Printing Co.,Ltd.

出版日 : 2016年11月初版

版权 : 泰国法身基金会 (Wat Phra Dhammakaya)

23/2, Moo7, Khlong Sam, Khlong Luang, Patumthani,

12120, Thailand

网址 : www.dmcchinese.tv

本书的内容与版权均归泰国法身基金会所有。有关此书的任何 部分,在未经出版者允许的情况下,请勿翻版或刊登在任何搜索系 统或以任何其他方式播放、复印、收录等。



#### 前言

珍贵美丽的钻石,是世上硬度最高的天然矿物。它是经 地球数百千米深度的高压,以及在上千摄氏度高温条件的作 用下,历经几十亿年而形成的一种单质晶体。

伟大的人在各方面所取得的成功可与钻石相媲美,因为 他们不仅需要历经漫长的岁月来培养身心,还要懂得善用智 慧和忍耐,跨越常人难以逾越的诸多障碍,才能成为受人拥 戴的伟人。

佛陀是卓越圆满的圣者,具足非凡的美德和无与伦比的才华,是世人真正的楷模。面对世人的种种难题,皆可做出全面详尽的解答。此外,佛陀不仅具备高尚的人格,还具足无量的慈悲心。

原先佛陀也是一个默默无闻的普通人,只因在生活中遇到痛苦后,才领悟到人生皆是苦。人人都会在日常生活中遭遇苦,只是没有意识到那是苦而已。其实生活处处皆有苦,例如:挨饿、排泄、冷热、病痛、担忧、伤心等等。总之,人身处于世间,终将有得有失,有进有退,有赞有损,有乐有苦。除此之外,内心也会被贪、嗔、痴等束缚。无人能拥有永恒的快乐,终究都得历经生、老、病、死之苦。

有的人虽然明白人生是苦,却不知道如何解决,依然照常过活,没有去寻找让生命变得更美好的方法。

有的人虽然明白人生是苦,也知道解决的方法,却没有信心精进修此方法,最后依然是原地踏步。

立志以离苦得乐为目标, 度尽一切众生者, 需经累世的种种磨难以修炼身心, 方能成为众生之导师、领袖或善知识, 而菩萨正是圆满具备这些条件的圣者。

菩萨在修波罗蜜的过程中,会竭尽全力以生命为赌注 去完成。无论是修布施波罗蜜、持戒波罗蜜,还是出离波罗 蜜、智慧波罗蜜等,皆具足宁死不屈的精神。

在日常生活中,有的人也具备这种以生命为赌注精神,例如:在酒席、赌桌、游戏等中拼得你死我活。若无法得到自己想要的,就会以各种形式相互伤害,最终虽取得了所谓的胜利,却带来了无尽的痛苦。但菩萨却与众不同,他只会将这种精神用在行善积德中,甘愿牺牲自己成就他人的幸福。

因此,在阅读这本书时,读者不仅能深刻了解菩萨的 高尚德行,还可以将学到的知识付诸实践,将之作为修行 路上的一种助缘。菩萨修波罗蜜的故事,非常值得我们学习和借鉴,让我们减少修行道上的错误,尽快实现所树立的崇高目标。





### 目录

| <b>汽一章</b> : |      |
|--------------|------|
| 2球与宇宙        | . 13 |
| 第二章:         |      |
| 5尚的德行        | . 31 |
| <b>第三章</b> : |      |
| 尽的岁月         | . 49 |
| 等四章:         |      |
| 萨的诞生         | . 65 |
| 等五章:         |      |
| 萨的特性         | . 77 |

| 第六章:           |
|----------------|
| 修波罗蜜之路         |
| 第七章:           |
| 本生故事           |
|                |
| 第八章:           |
| 授记127          |
| 第九章:           |
| <b>贤</b> 劫里的佛陀 |
| <u> </u>       |
| 第十章:           |
| 后记195          |







# 第一章地球与宇宙

通常,人类随无知而生,同时心怀疑惑与好奇,有许多 无解的问题深藏心中。诸如:

我是谁?

为何生而为人?

生而为人有何目的?

为何会来到这个世界上?

这个世界是什么?

由谁创造出来?

这些问题一直等待着被解答,若有人能有理有据、正确清楚的做出解答,那么此人必定将被世人所赞叹。

在科学昌明的今日,我们得到了一些解答,而科学家们 也因此倍受推崇与认可。

在这个科学发达的时代,科学家可以乘坐太空飞船去往 外太空,用相机将地球的外表拍摄回来,最终发现地球的形 状与其他行星相似,都是近似椭圆的球体。

以前,科学家们就知道地球是有情众生的居所,但尚未 发现宇宙中的其他行星也住着有情众生。他们认为太阳系以 太阳为中心,地球和其他行星围绕着太阳运行。从科学考察 中,我们可以得出的结论是:我们所在的地球是唯一存在有 情众生的行星,并以太阳为中心周而复始的公转。

有一门学问称为"佛学",是佛陀对心的探索而产生的知识。世尊通过修心达至清净细腻,如实知见事物的真相后生起的预知智慧。至于心的工作原理,其实心原先是具备纯净透明的特性,只是被烦恼控制后产生了异常的状态,浑浊、变化不定、散乱。最终,使心的品质下降,没有力量。但是若收摄心念,使受、想、行、识静定在心的安住处——身体中央时,它就会重新获得最初的力量,就犹如用凸透镜来聚集阳光,将分散的阳光聚集为一个小光点,然后通过产

生的热能来引燃物质。同样的道理,当心凝聚静定为一点,心念不散乱时,就会具足无穷的力量,完成各种不可思议的事情。

#### 至上的真理

佛陀诞生世间时,身与心皆已得到圆满的锻炼,在历经 累世的勤修功德后,诸波罗蜜也已成熟。世尊可以如实知见 众生万物的真相,以及世界的生与灭,于是他决定将这些发 现与世人分享。

这些知识是佛教的至上真理,其中有对三事通达无碍之智明,称为"三明",分别包括:

- 1. 宿命明: 了知自己的过去世之智慧。
- 2. 天眼明: 了知众生的因缘生死果报之智慧。
- 3. 漏尽明: 了知现在之苦相,断一切有漏烦恼之智慧。

#### 无量宇宙

三明之中的宿命明,让我们能清楚的认知这个世界的始末由来,也就是明了世界乃至众生万物的生与灭。

佛陀在两千五百多年前,就发现了世界与宇宙的真相,即是不止一个宇宙,而是有无量个宇宙,称为"无量宇宙",这符合数年前科学家们在这方面的科考发现。但不可思议的是,佛陀在很早之前就准确地告知世人有无数个宇宙,它们经集合而组成宇宙组,称为"世界"。每一个"世界"可分成三大组:

- 1. 由千个宇宙组成的"小世界"或称为小千世界。
- 2. 由百万个宇宙组成的"中世界"或称为中千世界。
- 3. 由万亿个宇宙组成的"大世界"或称为大千世界。

由此可知,其实不是只有我们所居住的这个宇宙,还有 无量宇宙的存在。而且,不仅是在千万宇宙或者万亿宇宙, 生存着众生万物,在其他世界或宇宙中,也同样生存着众生 万物。

#### 宇宙的结构

宇宙的数目虽为无量,但其结构却一模一样。

- 1. 欲界:依然攀缘欲望的有情所住之境界,包括:太阳、月亮、须弥山、四大洲(南瞻部洲、西牛贺洲、东胜身洲、北俱卢洲)、四大海洋、八大地狱和六层天界。
  - 2. 色界: 色界梵天人所住之境界。
  - 3. 无色界: 无色界梵天人所住之境界。



#### 这三个结构合成一个宇宙,或称为三界。

#### 1. 欲界

须弥山是欲界的中心,若向四周水平方向扩展,会有七层山围绕须弥山。最外面那层山最低,由外向内次第增高,紧靠须弥山的那层山最高,每一层山皆有水相隔。七层山往外就是汪洋大海,海上分布着人间四大洲,分别位于须弥山的东、西、南、北四方,有太阳和月亮悬挂于海面与须弥山中间。至于处在须弥山周围的四大洲,分别如下:

- 1) **东胜身洲**:位于须弥山的东边,地表为银色,而银色的光经反射照耀整个洲。居住在那里的人,脸型宛如半边的柠檬或半月。
- **2) 西牛货洲**:位于须弥山的西边,地表为水晶,透明的 光经反射照耀整个洲。居住在那里的人,脸型圆如满月。
- **3)北俱卢洲**:位于须弥山的北边,地表为黄金,金色的 光经反射照耀整个洲。居住在那里的人,脸型为四方形。

这三个洲的人,都长得非常俊美,因为他们具备同等的道德心。

**4) 南瞻部洲**:位于须弥山的南边,地表为绿宝石,绿色的光经反射照耀整个洲。居住在那里的人,脸型为蛋型,但

因善恶果报的差异,相貌美丑也各不相同。在须弥山垂直的 上方,是善道众生的住处,分别有:

第一层天界:四天王天,位于须弥山山腰,居住在这层 天界的天人有多种类型,包括有地居、树居和空居。有的混 居在南瞻部洲,有的则居住在星星上,属于空居天人。

第二层天界: 忉利天, 位于须弥山山顶, 处在欲界的中间。

第三层天界: 夜摩天, 位于忉利天上空, 比忉利天更加 广阔。

第四层天界: 兜率天, 位于夜摩天上空, 比夜摩天更加 广阔。

第五层天界: 化乐天, 位于兜率天上空, 比兜率天更加广阔。

第六层天界: 他化自在天,位于化乐天上空,比化乐天 更加广阔。

须弥山下方的结构,大部分是属于恶道众生的居所。 须弥山的下面是一座如三角形的三峰山,支撑着须弥山,山 中央为大型的隧道,当中居住着阿修罗。他们属于天人的一 类,只因喝醉酒后,被赶下天界而居住在此。比阿修罗住处 还低的山谷,是饿鬼居住的境界,他们受苦的情况与阿修罗相似。饿鬼境界再往下是第一层大地狱,从第一层至第八层,每一层都会次第增大,第八层的规模最大,而且异常的炙热与黑暗。每一层大地狱的地狱之火,都特别暗黑强烈。与此同时,每一层大地狱的周围,都有称为"突起地狱"的附属小地狱,四个方向各有四层,共有十六层,八层大地狱共有一百二十八间小地狱。而在小地狱的外层还有阴间,它们都是大地狱的附属,四个方向各有十间,八层大地狱共有三百二十间阴间。若将所有的大小地狱以及阴间相加,合计总共有四百五十六间。

- **2. 色界**: 色界梵天人居住的境界, 共有十六层。它位于欲界的上方, 且规模次第增大, 其财富也比六层天界的更加精致细腻。
- **3. 无色界**: 无色界梵天人居住的境界,共有四层。它位于色界的上方,规模次第增大,其财富也比色界的精致细腻数倍。

这是宇宙或三界的整体结构,乃佛陀亲身证悟而发现的 真理。其实就是佛陀通过修心达至清净的境界,生起知见, 最终如实了知一切。与此同时,佛陀也知道在宇宙、万亿宇 宙、无量宇宙中的众生万物皆无法恒常永驻,一切都处在三 法印之下,即无常、苦、无我。所有事物都必须历经生、住、灭之路,如此永无止境的流转,就犹如一座监牢,众生皆被囚禁于其中,历经无尽的生死轮回。这就是我们所居住的宇宙之真相,我们要心怀感恩佛陀慈悲将真相告知我们。

#### 欲界众生的轮回

众生遵循轮回三道,在各境界中生死流转,互相串通如链环,不断延续,永无止境,或称为痛苦的循环。至于轮回三道,则由三个部分构成,分别为:烦恼道、业道和苦道。

烦恼道:指使心生愁苦之烦恼。即经不善业之烦恼造作,让众生的心浑浊、忧愁、不明亮,迫使心去造恶业。



业道:指蓄意的行为,即有意图的行善或作恶。若是处心积虑作恶,即是由于烦恼的渗透而控制住心,使之变得愁苦,随即以身、口、意作恶,最终演变成果报。

苦道:指曾经造作的行为之果报。若生前作恶多端,命 终后将往生恶道,转世为地狱众生、饿鬼、阿修罗或畜生, 遭受痛苦的折磨。

若生前有缘以身、口、意行善积德,使心清净明亮,命 终后将往生善道,按福报大小转世为人、天人、色界梵天人



或无色界梵天人。若放逸过活,当命终后会再次受业,转世为地狱众生、饿鬼、阿修罗或畜生长久的时间。

烦恼道、业道和苦道,是致使众生受业流转,难以脱离 三界的原因。三界犹如巨型的监牢,囚禁所有的众生,使之 失去自由与自我。同时被烦恼控制而去造业,最终在各个境 界中承受因果业报,无止境的轮回受苦。

#### 众生不同的苦

众生犹如被囚禁在三界的监牢中,但他们受苦的情况又 各不相同。

**地狱众生**: 饥寒交迫,而且狱卒还会用尽各种刑具与刑 法折磨,使其痛苦不堪。

**饿鬼**: 饥肠辘辘却无物可食,饥渴的他们只能以血和脓液进食。

**阿修罗**: 处境和饿鬼相似,既饥饿又口渴。同时因为身形丑陋而害羞,怕被人看见。

**畜生**: 只顾着觅食过活,生活狼狈,危险重重,一直担心身边时刻发生的危险。

**人类**:要历经生、老、病、死,也会因各种遭遇而悲伤 苦恼,例如:失去心爱的东西,或者未能得偿所愿等等。 **天人**:心被比人间的烦恼更细腻之爱欲所控制,同时沉迷于妙欲,即色、声、香、味、触。即使贵为天人,也还是无法脱离死亡。

**色界梵天人与无色界梵天人**: 依然心存烦恼,比如自己的身光没有他人光芒璀璨,而且同样无法脱离死亡。

#### 智者的本性

所有的众生,无论转世于哪个境界,都沉浸在所住境界之苦中,直至形成习惯而看不到苦,有的就算看见苦,也不想离苦。但若是智者见苦、知苦后,必定会竭尽全力去寻找苦的根源并灭之,就像我们的导师——释迦牟尼佛。

原先,佛陀也是一位平凡的人,只是在发现轮回之苦后,才下定决心要从苦中解脱,且不会独自解脱,会带领众生一起。自从那之后,菩萨开始以生命为赌注,历经无数世的累积功德波罗蜜,譬如牺牲血肉、器官乃至生命。为了成就一切知智,面对任何障碍皆不气馁,终于觉悟成佛。使自己与无数的众生得以脱离苦海,远离三界轮回的束缚,到达涅槃的彼岸。

佛陀发现众生一直被烦恼所控制,这也是导致众生在三 界中,无止境生死轮回的主因。与此同时,佛陀还以清净知 见,如实了知众生受苦的真谛,或称为四圣谛,即苦、集、灭、道。

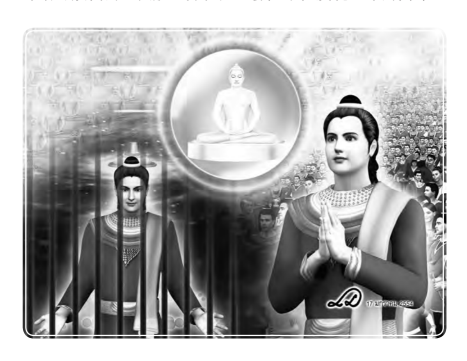
苦:人生乃至三界皆为苦。

集:诸苦产生的原因(烦恼、惑业)。

灭:灭尽诸苦之因。

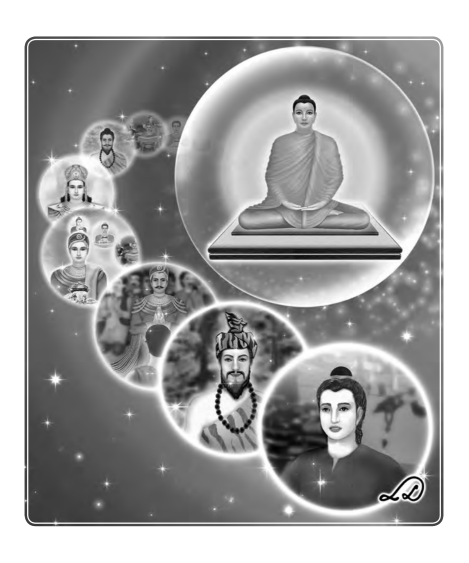
道: 断灭诸苦到达涅槃之道。

只有一个地方可以真正脱离苦海,那就是究竟涅槃,即断尽烦恼而,摆脱三界轮回。佛陀不但发现生命的真谛,



还指引众生认知生命的真谛,即众生皆为魔王的奴隶,被囚禁在三界的监牢里。与此同时,佛陀还教导众生离苦之道,以摆脱三界监牢,远离轮回之苦。因此,佛陀的恩泽无法估量,受人天赞叹已达两千五百多年之久,且还必将继续流芳百世。











# 第二章高尚德行

佛陀是人天的圆满典范,他的诞生不仅照亮了三界,亦可熄灭烦恼之烈火,使众生找到解脱轮回之道。犹如将倾斜的扶正,将隐藏的显露,为迷途者指路,在黑暗中点灯,让具眼者得见物。佛陀的德行如此伟大,无人能以言辞进行完美的形容。正如佛陀对过去诸佛的德行,如是说:"每尊佛陀的德行皆高尚无比,就算赞叹一劫的时间甚至更久,也赞叹不完。"佛陀的德行高尚而深远,就犹如一片大海,世人对他的赞叹,只如同针孔中的一点海水而已。

就算用尽一生的时光陈述佛陀的德行,也无法进行圆满地概括。佛陀对世间众生具有大利益,世人很难轻易而完整地形容与赞叹佛陀的恩德。佛陀曾为修波罗蜜,甘愿牺牲血、肉乃至生命,最终成就佛果。之后,佛陀又为了让众生认识生命真谛,脱离三界轮回,到达涅槃彼岸而孜孜不倦地行化数十年。这些都使佛陀有资格,成为人天崇敬的对象。至于佛陀所具足的德行,又可称为"佛德",即包括:

清净德:指如来断除一切烦恼惑业而得清净,即身、口、意皆清净无垢。

智慧德:指如来以智慧了悟诸法,乃如来自觉而生之智慧,无需他人教导。

慈悲德: 指如来不辞辛劳地慈悲度化众生解脱诸苦。

佛陀可以慈悲教导众生,认知世间与生命的真相,使世 人正当过活,不再造作恶业,那么未来也将如佛陀一样,断 尽烦恼,证悟涅槃。

佛陀具足的三种德行,世间无人能及。除此之外,若将 佛陀的德行进行细分,有如下九种德号。

#### 断尽烦恼者

**第一种: 阿罗汉**; 意为远离,指佛陀是远离一切烦恼的圣者。因为佛陀已完全断除内心所有烦恼,不再存有一丝一毫的烦恼,清净纯洁如真金,或明净如水晶。

佛陀具足安稳的心,不为八风所撼动,即不以物喜,不以己悲,稳如台柱,不受四方的大风所动摇或惊慌。

因为佛陀已断除一切烦恼,不为八风所撼动,所以又称为"应供者",即真正值得人天礼敬、供养与依靠者。

#### 正确自觉一切法者

**第二种:等正觉者**;意为正确觉悟的人,指以法眼正确觉悟了一切法,而非猜测或推论。佛陀是证得法眼者,即以内在法身之法眼,如实知见一切事实真理,精通一切法,次第觉悟。

当佛陀如实知见一切真理,明白众生万物产生的因缘时,那么世间与生命的秘密也就此被揭开。佛陀是无需他人教导,而自己了悟诸法因果的圣者,犹如浩瀚宇宙中的一盏明灯,可以为万物众生带来光明。

#### 具足圆满者

**第三种:明行具足者**;源自"明"与"行"的结合。 "明"指去除无知的智慧,所谓的"八明"包括:

- 1. 观智:观真理之正智。指佛陀如实知见自性法,例如:观五蕴乃无常、苦、无我,并导致众生要历经无尽的生死轮回。这非人类之肉眼所能观见,而是以内在之法眼如实智见。
- 2. 意所成神变:源自心的一种力量。指佛陀可以通过心生起的力量,神奇地得到自己想要的一切。
- 3. 神足通:可以显现各种神通力。例如: 佛陀为了度化 众生,可变化出多身,或转变成各种事物。
- 4. 天耳通:可以通过特殊的天耳闻一切想闻之声,无论此声是远是近,皆可清楚听闻。
- 5. 他心通:为了顺应众生的性格说法,世尊可通过此神通力,知道对方正在想什么或想要什么。
- 6. 宿命通: 能详尽清楚地知道众生过去的宿业,例如:哪一世生为什么?叫什么名字?有哪种性格?
- 7. 天眼通: 佛陀能看见所有远近之事, 亦可观众生的过去世。

8. 漏尽通:除尽烦恼的智慧,即佛陀烦恼尽除,不再存有丝毫。

佛陀不仅具足此八明而断尽烦恼,还慈悲教导众生随自己一起除尽烦恼。"明"即是可以去除"无明"之智慧。

"行"指庄严高尚之德行,共有十五种,分别如下:

- 1. 戒律仪:持守波罗提木叉,即通常为了增长清净,佛 陀会有意在身和口方面谨慎自制。
- 2. 守护诸根: 防护六根,即眼、耳、鼻、舌、身、意, 不让心产生不良的情绪。这对佛陀而言实属正常,无需像凡 夫俗子那般强迫自己。
- 3. 于食知量:为了不让身体在修行中产生痛苦,饮食应知节量,不过多,也不过少。
- 4. 警寤随勤:精勤使佛陀成为觉醒者,不被诸盖所控制。
- 5. 信:对真相、善好、行善心怀正信。佛陀乃无上的正信者,曾为圆满等正觉智,甘愿舍弃财富、器官乃至生命。
- 6. 念:善调伏心。佛陀时刻不放逸,无论处于哪种行为,皆具正念。

- 7. 惭:对罪恶感到羞耻。
- 8. 愧: 畏惧罪恶与邪行。惭与愧是佛陀常修习之德行。
- 9. 多闻: 博学多闻。佛陀从菩萨身到最后身,皆具足该德行。作为好学者,能快速学尽诸名师所教的最为卓越之世间学问。
- 10. 精进:精勤不懈。佛陀每天都会努力修五种法务:早晨托钵;下午说法;初夜教导比丘;中夜解答天人疑问;后夜观可度者以度之。
- 11. 慧: 佛陀具足正确的知见,可如实了知因果,不会出现任何的失误或差错。
  - 12-15. 色界之四禅: 初禅、二禅、三禅和四禅。

佛陀依色界四禅从世间到出世间,进入深层次的禅定境界。那时可以以法身之法眼如实所见,以法身之智慧如实所知,从而得等正觉智,最终觉悟成佛。

由此可见,佛陀具足的德行是何等高尚。他利用无数世的光阴,精进修十五种德行,才在最后身证得佛果。正是这十五种德行,让佛陀在修波罗蜜道上,一直具足安稳的意志信念,最终如愿证得等正觉智。

因此,所谓的明行具足者,其实就是指明与行皆圆满具备的人。因为佛陀历经累世精进修十五种德行,所以才如愿证得明,消除无明的黑暗,最终自觉成佛。

## 善去者

**第四种: 善逝**; 又作善去、好去。指以阿罗汉道智断尽烦恼,不再被烦恼束缚; 或如实去往彼岸,不再退没于生死海; 又或以自利利他而向好的去处而去。即是佛陀经过无数世的调伏身、口、意,修持戒、定、慧,才能够断尽烦恼,证得等正觉智。在入涅槃之后,将永不复还,于是佛陀被尊称为善逝。

除此之外,无论佛陀善去何处,众生皆会受佛陀累积的 福德波罗蜜所利益,所到之处清净无瑕,具足快乐与兴盛, 人天皆可证悟佛法,得阿罗汉果位。

## 完全了解世间者

**第五种:世间解**; 意为完全了解世间,即佛陀了知通 达世间一切。也就是佛陀以一切知智知见三界、今生、来 世、亿万宇宙、无量宇宙的一切。这里所讲的世间,又可分 为三种,即行世间、有情世间和空间世间。 **行世间**:指五蕴或由身心组成肉身之有情众生,他们依 食而住。而佛陀则完全了知三界一切有情之生命。

**有情世间**:指三界中有情众生的意欲,即佛陀可以清楚知道一切众生的意欲与习性。例如:佛陀知其见解或意见;知其随眠,即众生内心的烦恼;知其性情或习性;知其心向善或向恶;知其有德或无德,知其少垢或多垢,知其利根或钝根,然后随顺度化。

**空间世间**:指我们周遭的环境,涵盖整个地球、宇宙、三界、亿万宇宙和无量宇宙,即是有情众生的聚居地。佛陀清楚明了所有众生的情况,例如:在世时的生活状况,如何出生或死亡,念头向善或向恶,如何生死流转,或者宇宙如何产生以及有何变化?

因此, 佛陀将三界比作囚禁众生的监牢, 迫使众生历经 无数世的生死流转。佛陀如实遍知世间, 世间对于佛陀来说 并无秘密, 所以佛陀被尊称为世间解。

## 世间最胜者

**第六种:** 无上士; 意为佛陀的德行于人中最胜, 无有过之者。佛陀善于教导人天及其他众生, 使其具足德行, 证得涅槃。

佛陀的教导无需动用刑罚,而是依每个众生的慧根,以 方便善巧的方式给予教导。

简单的说,佛陀依照可度众生的性情或习性,以善巧之 法进行教导。例如:以安慰、约束、称赞等方法,使对方消 除固持己见,相信佛陀所教,最终证得涅槃。

#### 人天的导师

**第七种:天人师**; 意为佛陀是所有天人和人类的导师。 因为从第一世修波罗蜜起,佛陀便心怀大慈悲,渴望作为导师,带领众生脱离苦海。

佛陀不仅教导人类,也教导天人、梵天人及畜生。佛陀 会在日常中实践五法务,利用各段时间度化可度之众生。

后夜时分: 佛陀观世间,看是否有具福德慧根,可证悟佛法的众生,然后前去度化。

上午时分: 托钵, 让众生增长福德资粮。

下午时分:为信众讲法。

初夜时分: 教导比丘弟子, 使其趣向涅槃。

后夜时分:为各境界的天人讲法及解答问题,受度的天 人无数。

佛陀教化众生从未心生厌倦,一直孜孜不倦的给予教诲,以利益他们的今生、来世或得证涅槃。佛陀不辞辛劳的弘法利生、利益人天。因此,被尊称为天人师。



## 知者、觉者、喜悦者

第八种: 佛陀; 意为知者、觉者、喜悦者。

知者:如实知见一切诸法。佛陀除了知见诸法,还断尽烦恼,因为佛陀清楚人类生命的真相,明白每个生命皆是苦,以及苦从何来,怎么灭,灭后去往何处?与此同时,佛陀还以无量的慈悲心,将所见所知的清净之法教授众生。对于有缘听闻而开悟者,也可以如佛陀一样清净、快乐、无痛苦。

觉者: 佛陀已从烦恼中觉醒, 而大部份人还在沉睡。沉睡者如同暂时死亡的人, 在沉睡中失去正念, 因为心已被入侵的烦恼所掌控。佛陀因为了解灭尽烦恼之法, 而断尽自身烦恼, 摆脱了束缚。与此同时, 佛陀还教众生灭苦之法, 自利利他的能力世间无人能及。

喜悦者:因为佛陀是了悟清净佛法之圣者,所有佛陀的心纯洁清净,犹如绽放的莲花。

佛陀已觉醒,已远离诸烦恼,所做之事皆已完成,所以 佛陀充满喜悦。

## 世间所尊

第九种:世尊;蕴含两种意思,第一是"断除",指 佛陀已断除生死轮回。由于无明、爱欲、取之缘故,致使众 生在轮回中流转,无法脱离三界。但是当佛陀远离无明、爱 欲、取之后,即可脱离三界,证入究竟涅槃。

第二是"分享",指佛陀将诸法分类宣说,使之清楚易懂,让众生可以根据自己的慧根,简单地如法实践。因为佛陀已证得等正觉智,所以完全具足此能力。佛陀又是一切知者,通过对自然规律的透彻理解,了知法界的一切,将诸法按众生的慧根分类,让他们实践与通达。与此同时,佛陀还提倡梵行,那是一种在初、中、后皆高尚、清净、圆满的修行,也是佛陀杰出的教导方法,以清净众生的身、口、意,次第断除一切烦恼。

#### 见轮回之苦

从上述九项高尚的德行可以看出, 佛陀是一位心怀悲悯 的大圣者, 一直以度尽轮回中的众生为己任。

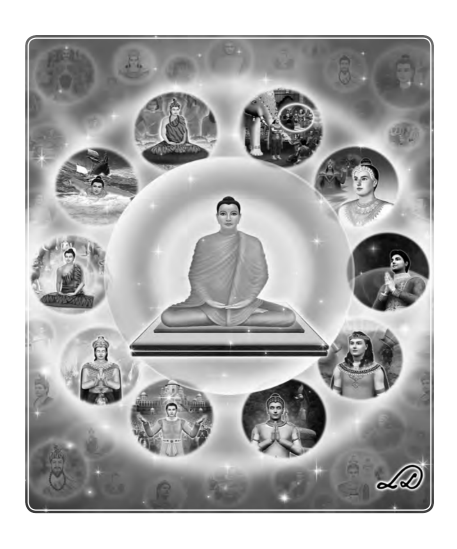
至于正经历轮回之苦的众生,永远也无法躲避的苦,大 致可分为两大类。第一类是普遍之苦,指伴随着生、老、死 而存在的苦,任何人都无法逃脱。无论你是富翁、穷人或其 他身份,都无法避免。 第二类是偶然之苦,指来自身体的病痛,或内心的委屈、抱怨、愤怒、失望、不如意、无聊、紧张、厌烦、苦闷,以及与不喜爱的人或事物相处,与喜爱的人或事物分离等等。每个人都会遇到这些苦,或多或少取决于个人的业力。因此,每个众生都会历经生、住、灭之苦,而这也是普遍存在的事实。

众生在轮回中流转,有的人也在不断的增长波罗蜜,并次第提升自身的德行。他会常常省思:为什么世界是这样? 为什么生命会如此?当被自己或他人所遭遇的事情所触动时,内心立刻会领悟到生死轮回乃一片苦海,亦是一座囚禁众生,让众生倍受痛苦煎熬的监牢。

领悟生死轮回之苦的人,会想自己总有一天要脱离轮回,逃离此苦海。当如愿时,绝不会单独离开,会带领众生一起,远离生、老、病、死之苦。这也就是渴望未来成佛者的一个美好善愿。

从发愿成佛者的想法缘起说明,只要有此想法的人,都 会具备未来成佛的因缘,并非是指定的某个人,或者一人独 享。每个人都有成佛的权利,只是要看他是否具足了悟轮回 之苦的智慧,从而发菩提心,最终圆满诸波罗蜜。 每一尊佛陀的诞生相隔甚远,且只出现在非空劫中。在 非空劫中诞生的佛陀,最多不过五尊,有的非空劫只有一尊 佛陀。与此同时,每尊佛陀在诞生前,修波罗蜜的时间都不 会少于二十阿僧祇又十万大劫。由此可知,佛陀的诞生是何 等的难得稀有,需具足诸多因缘,其中一个就是要历经漫长 的岁月累积功德波罗蜜。











## 第三章

发愿成佛者需历经漫长的岁月累积功德波罗蜜,这个时间长度一般被称为阿僧祇和大劫,这个时间算法只出现在佛教中。佛陀曾告知众生,自己经历漫长的时间累积功德波罗蜜,还没有任何时间单位可以进行准确的衡量。除非经修行得证法身,以法身之法眼观之,才能准确地了解佛教时间长度的算法。接下来,将对阿僧祇和大劫这两个时间单位,作进一步的解释。

阿僧祇:指无法计算的时间。若作比喻,则犹如大雨昼夜不停的连下三年,直到雨水漫至宇宙边缘,水位高达八万四千由旬。然后计算这些雨水的数量,所得总数就是一阿僧祇的时间。

大劫:指世界经历成、住、坏、空四个阶段的变化周期,称为一大劫。

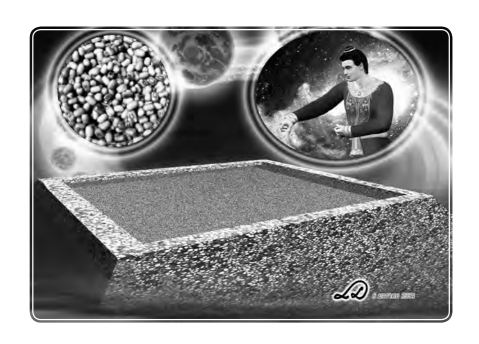
一大劫的时间很漫长,无法计算,在《山经》中又有如 是比喻:有一座长宽高各一由旬的石山,没有间隙,没有孔 洞,坚固无比。有天男从迦尸国取一块布,每隔百年拂石山 一遍,当石山磨损而与地面平行之时,才勉强称为一大劫,



但其实一大劫的时间比那还要漫长, 可见那是多么的久远。

在《芥子经》中有另外一个比喻:有一座城市的城墙,由长宽高各一由旬的大铁块所建成。城中堆满芥子,有天男每隔百年取走一粒,当取尽城中芥子之时,才勉强可以称为一大劫,但其实一大劫的时间比那还要漫长,可见那是多么的久远。

至此,作为时间单位的阿僧祇和大劫,到底有多长时间,我们其实无法准确的计算。渴望未来成佛的人,则必须要经历二十阿僧祇又十万大劫的时间,勤修波罗蜜。



此外,佛教还将时间分门别类,使之更加简单易懂。例如:阿僧祇年,是用于计算人类最长寿命的时间单位,一阿僧祇年相当于十的一百四十次方年。

生命周期:指各境界众生的寿命。例如:在人世间,佛陀时代人类的平均寿命为一百岁,现代的平均寿命为七十五岁。

中劫:指一阿僧祇年的循环周期。即是由人类最长寿命的阿僧祇年,向下递减至十岁,再由十岁向上增长至一阿僧祇年,如此一减一增的时间周期称为中劫。

大劫:指世界经历成、住、坏、空四个阶段的变化周期。每一个阶段为一中劫,每一中劫分为六十四小劫。因此,世界一个周期的变化始末,时间合计为两百五十六小劫。

第一阶段是被火燃烧的阶段,称为坏劫。指世界被摧毁 或正在毁灭的阶段,历时六十四小劫。

第二阶段是火熄灭的阶段,称为空劫。指世界已毁灭殆 尽,只剩空荡荡的宇宙,历时六十四小劫。

第三阶段是地球重新开始形成的阶段,称为成劫。指世界正在形成或恢复的阶段,历时六十四小劫。

第四阶段是世界逐渐发展的阶段,有生物出现,称为住劫。指世界已恢复完整,众生万物在自然成长,历时六十四小劫。

如果要解释得更加通俗易懂,则可将大劫比作一块蛋糕,然后平均分成四份,分别代表四个中劫,一中劫又等于六十四小劫。即一大劫包括坏劫、空劫、成劫、住劫四个中劫,也就是两百五十六小劫。

这是佛教对时间的一种计算方式,借此可以进一步了解佛陀修波罗蜜的时间历程。那是一段长达二十阿僧祇劫又十万大劫的漫长时间,在此期间,佛陀要具足忍辱、坚定信念,一心一意的精进修行,方可觉悟成佛。

#### 佛陀诞生之劫

综上所述,佛陀诞生世间绝非易事,乃稀有之事。因此,有缘亲身听闻佛陀讲法,哪怕只是一句偈语,也算是具大福报者,因为那是关闭地狱,趣向天界之道。基于不是每个大劫都有佛陀诞生,因而具福报者,需历经多么漫长的等待,才可具足听闻佛陀讲法的因缘。

正如佛陀所言: "得闻法难, 佛出世难。"

若有佛诞生与觉悟于世间,那么该大劫即可称为非空劫,众生也将具足听闻佛陀讲法,得证道果涅槃之善缘。至于大劫,其实可以分成两大类,分别是:

1. 空劫: 指没有解脱涅槃者出现,即无佛陀诞生于世间。与此同时,辟之佛或转轮圣王也不会降生,就连德行高尚者与得证涅盘者也不会出现。因为在空劫中缺少高尚的道德标准,以及卓越的世人典范。



**2. 非空劫**:指有解脱涅槃者出现,即佛陀诞生于世间。 就算在一个大劫中,只有一尊佛陀诞生,也算是非空劫。

每个大劫的产生,都会有一种植物伴随着出现,即多年生植物——莲花。每一次花开的数量不尽相同,一般只有一至五朵。花朵的数量将代表在该大劫中佛陀诞生的数量,这种莲花被称为授记莲花。



在非空劫中,也会有辟之佛或转轮圣王降生,以及德 行高尚者出现。因他们可以作为世人的典范,故而在该大劫 中,地狱空置无人,天界则挤满了常行布施、持戒与禅定的 大福报者。

非空劫是稀罕难遇的大劫,不仅有佛陀诞生,也有辟之 佛或转轮圣王降世,他们都是历经无数世的时间,勤修波罗 蜜的圣者。除此之外,大部分时间都是空劫,即没有修波罗 蜜之典范者出现。

有佛陀诞生的非空劫,还可以按照佛陀诞生的数量,有 不同的名称。

坚实劫:指有实体的大劫。在此大劫中,将有一尊佛陀 诞生。

庄严劫:指清净明亮的大劫。在此大劫中,将有两尊佛 陀诞生。

婆罗劫:指卓越杰出的大劫。在此大劫中,将有三尊佛陀诞生。

坚实庄严劫:指比过去的大劫更卓越,有更多实体的大劫。在此大劫中,将有四尊佛陀诞生。

贤劫:指最兴盛与最难出现的大劫。在此大劫中,将有 五尊佛陀诞生。这是佛陀诞生数量最多的大劫,使得此大劫 中得解脱的众生多于其他大劫。

我们现处的大劫为贤劫,因为有五尊佛陀诞生世间,也是最为兴盛的大劫。这五尊佛陀分别是:一、拘楼孙佛;二、拘那含佛;三、迦叶佛;四、释迦牟尼佛;五、弥勒佛。

我们现处在贤劫第四尊佛——释迦牟尼佛的时代,即第十二个中劫。

往后是弥勒佛的时代,即贤劫最后一尊佛。现在正身处 兜率天定菩萨区,等待机缘成熟,即第十三个中劫。

这是众生的福气,有缘生在贤劫之中,具足得遇第五尊 佛之善缘。至少也可以听闻佛陀宣说之法,比出生在其他大 劫中要幸运很多。

#### 佛的分类

- 每一尊佛陀都要经历无数世的累积波罗蜜,才会在波罗蜜圆满成熟时,断尽烦恼成就佛果,然后慈悲度化众生,随自己一起脱离苦海。但他们修波罗蜜的时间,以及度化众生的时间各不相同,区别主要取决于自身累积的波罗蜜。基于此因,佛陀可分为三种类型,分别是:
- 1. 智慧佛: 菩萨以非凡的智慧觉悟成佛,同时度众生入 涅槃。菩萨修波罗蜜的时间长达二十阿僧祇又十万大劫,可 细分为三个阶段,即是:
- **第一阶段**: 菩萨发愿成佛,但未告知众人,默默地勤修 波罗蜜达七阿僧祇。
- **第二阶段**: 菩萨告知众人自己决心成佛,同时勤修波罗 蜜达九阿僧祇。
- **第三阶段**: 菩萨首次被佛陀授记,必定在未来觉悟成佛,但还要继续勤修波罗蜜达四阿僧祇又十万大劫。
- 2. 净信佛: 菩萨以强烈的信仰觉悟成佛,即渴望以更长的时间修波罗蜜,不着急入涅槃,希望度化尽可能多的众生入涅槃。菩萨修波罗蜜的时间长达四十阿僧祇又十万大劫,可细分为三个阶段,即是:

- **第一阶段**: 菩萨发愿成佛,但未告知众人,默默地勤修 波罗蜜达十四阿僧祇。
- **第二阶段**: 菩萨告知众人自己决心成佛,同时勤修波罗 蜜达十八阿僧祇。
- **第三阶段**: 菩萨首次被佛陀授记,必定在未来觉悟成佛,但还要继续勤修波罗蜜达八阿僧祇又十万大劫。
- 3. 精进佛: 菩萨以勇猛的精进觉悟成佛,希望一次能度 化无数的众生入涅槃,修波罗蜜的时间历时更长。譬如弥勒 佛修波罗蜜的时间,长达八十阿僧祇又十万大劫,可细分为 三个阶段,即是:
- **第一阶段**: 菩萨发愿成佛,但未告知众人,默默地勤修 波罗蜜达二十八阿僧祇。
- **第二阶段**: 菩萨告知众人自己决心成佛,同时勤修波罗 蜜达三十六阿僧祇。
- **第三阶段**: 菩萨首次被佛陀授记,必定在未来觉悟成佛,但还要继续勤修波罗蜜达十六阿僧祇又十万大劫。

上述三种类型的菩萨,首次被佛陀授记后,若回心转意不想成佛,想成为当时佛陀的入门弟子,将当下证得阿罗汉果。

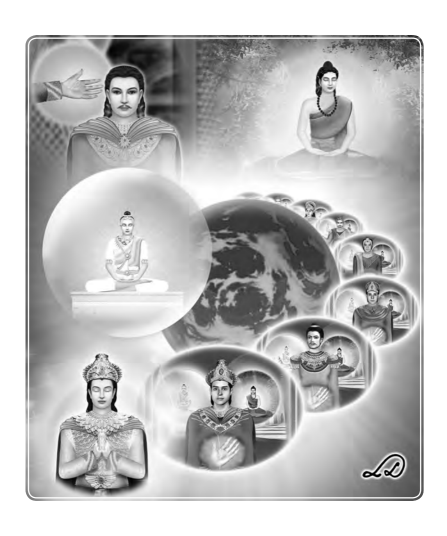
慧者菩萨: 具足非凡智慧,若作为佛陀的弟子,他有能力在佛陀还未讲完一首四行偈的第三行时,便证得阿罗汉果,圆满四无碍解。

信者菩萨: 具足强烈信仰, 他有能力在佛陀还未讲完一首四行偈的第四行时, 便证得阿罗汉果, 圆满四无碍解。

精进者菩萨: 具足勇猛精进, 他有能力在佛陀刚讲完一首四行偈的第四行时, 便证得阿罗汉果, 圆满四无碍解。

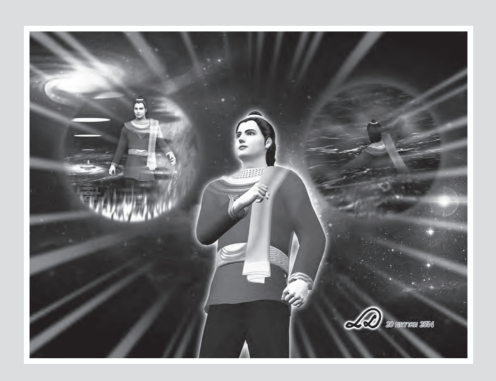
三种类型的佛陀,在修波罗蜜的时间上虽长短不一,但 都有其固定的时间。也都是从最初的发愿,再到历时漫长的 时间修波罗蜜,才可在波罗蜜成熟时成就佛果。











# 第四章 菩萨的诞生

发愿成佛者在觉悟前,必须历经漫长的时间修波罗蜜。 但在这之前,他要先累积一定的福德资粮,才会生起渴望脱 离轮回的智慧,然后自利利他,带领众生一起脱离苦海。

每一尊佛陀的诞生皆属稀有,都是为了度众生离苦得乐,到达涅槃彼岸而应现世间。但起初,佛陀也过着平淡的生活,不了解生而为人的真正目标,以放逸的心态过活,善行也修,恶业也做,在三界轮回中长久流转。与此同时,也不知道生从何来,死往何去,只是一味的经历生、老、病、死的痛苦。



有些时候可能因造作恶业,而转世为恶道众生,有时是 畜生,有时是地狱众生,有时是饿鬼,有时是阿修罗,经历 漫长的流转。在生死轮回中,仿佛处处皆是苦,因为要与所 爱的东西分离,要与所恨的东西相遇,以及生、老、病、死 所带来的痛苦。若将因每一世的苦而流的眼泪聚集起来,比 四大海洋的水还多;若将每一世死后的人之骸骨堆积起来, 比山峰还要高。直到有一世,曾经累积的经验和遭遇的苦, 会触动他内在的心智,突然下意识地想:事实上轮回就是一 座巨大的监牢,囚禁着自己以及众生,经历无止境的生死, 自己应该想办法逃离此监牢。出于对众生的悲悯,他会发愿 道:若有一天自己能成功逃离监牢,必定不会独自离开,而是会立志救济一切众生。

有这种想法的人,比普通人更为圣贤,因为他拥有宽广的心怀,对众生心怀大慈悲。由此,他开始行善积德,累积功德波罗蜜,以或对或错的方式探寻灭苦之道。后来,功夫不负有心人,他终于找到次第正确修波罗蜜的方法,即舍身求法,不惜牺牲自己的血肉、器官乃至生命,精进修波罗蜜。当波罗蜜圆满成熟时,将在最后身证得等正觉智,成就佛果。

若在发愿成佛的道路上,具足勇猛、果决、坚定与强烈的志愿,即可称为"菩萨"。

菩萨:指以智慧上求无上菩提,以慈悲下化众生,修诸 波罗蜜,于未来成就佛果之修行者。

菩萨拥有海纳百川的胸襟,因为起初,他对离苦之道一 无所知,只坚定总有一天,要脱离这座轮回的监牢,然后便 以坚毅不拔的精神,一直持之以恒地探寻。



若将菩萨的伟大宏愿作比喻,即浩瀚的宇宙仿佛是一片竹林,就算当中布满锋利的竹刺,长达一百二十三万零四百五十由旬,菩萨也会毫不犹豫地赤脚穿过,抵达目的地。或者在浩瀚的宇宙中,布满了赤红的炭火,菩萨同样会坚定不移地赤脚穿越。又或者在浩瀚的宇宙中,布满了不停喷发的火山,在山隙之间的地表上流淌着炙热的岩浆,菩萨也会以不凡地毅力穿越至尽头。



由此可见,菩萨的心胸海纳百川,有容乃大,非一般人可比。纵然遇到致命的危险,也毫不畏惧,就算不知道何时会成功,也决不气馁退缩,反而会更加精进地累积波罗蜜,直至波罗蜜成熟,成就圆满佛果。

菩萨会以坚定的信念,恒常修波罗蜜,不管投生为什么,就算投胎为畜生,也依然可以成为行善的领袖,不伤害他人。或者投生为贫困潦倒的人类,也同样会尽心尽力地修波罗蜜,毫无气馁之心。就算有人以种种计谋刁难阻碍,想

迫使菩萨放弃修波罗蜜,但出于热爱,菩萨也还是会一往直前,坚定不移地累积波罗蜜。

作为立愿成佛的菩萨, 需具足六种修波罗蜜的意乐习性, 分别为:

- 1. 出家意乐: 指生生世世都乐意出家。乐于成为出家人,明了欲望之危险。
- 2. 远离意乐: 喜欢寂静、独处。哪里远离嘈杂,就非常喜欢去往那里。因看见团体嘈杂之危害,而乐于僻静之处,以便修心宁静。
- 3. 无贪意乐: 指乐于布施。若有缘行布施, 就绝不会错过, 会尽心尽力地做, 并且喜欢和无贪念、不吝啬的人交往。
- 4. 无嗔意乐:指乐于无嗔。善于控制愤怒的情绪,对众生心怀慈悲,期望他们可以远离轮回之苦。
- 5. 无痴意乐: 指乐于破除愚痴。为心生智慧而精进修习禅定,如实省思善恶好坏,同时为增长智慧而善于结交善知识。
- 6. 出离意乐:指乐于从世俗中解脱,不喜欢在生死轮回中流转。因为看到三界的危险,所以一心趣向涅槃。

这六种意乐是修波罗蜜者应具足的习性,有助于他们在修波罗蜜的过程中不造作恶业。这些习性非简简单单就会养成,而是在每一世投生来修波罗蜜时,不断改善自己,累积经验而形成的习性。因此,具足这六种习性的人,即可称为立愿成佛之菩萨。

## 菩萨的分类

当菩萨发愿自利利他,让自己和众生一同脱离轮回后,便开始生生世世勤修波罗蜜。但修波罗蜜之路如此艰辛而漫长,并非每位发愿者都具备充足的信心和忍辱。

由于修波罗蜜之路困难重重,充满各种不可预知的障碍,所以发愿成佛者需具备决心、精进与忍辱。例如有的菩萨起初也发愿成佛,但因为修波罗蜜的时间过于漫长,后来只好放弃成佛的念头,退而求其次,发愿证悟阿罗汉,并以此为目标精进努力。

修波罗蜜之路就犹如在测试发愿成佛者,为了证得等正 觉智,他必须具备精进与忍辱,以及舍身求法的无畏精神。

若他具足强烈的志愿,具备决心、精进与忍辱,勤修 诸波罗蜜,他将会被某个时代的佛陀授记,必定于未来如 愿成佛。 若还未具备足够的决心、精进与忍辱,就应该比原先更加努力培养自己。与此同时,若还没有被佛陀授记,那么发愿成佛者就还不能确定于未来成佛,需继续持之以恒的修波罗蜜,直至最后的成功。

综上所述,按照修波罗蜜的强烈志愿,菩萨可分为两类:

- 1. **非定菩萨**:指未被佛陀授记的菩萨,只是发愿然后勤修波罗蜜,还不能保证未来必定成佛。即便历时数阿僧祇,也只能算是为成佛而发愿修波罗蜜而已。
- **2. 定菩萨**:指己被佛陀授记的菩萨,即未来必定成佛。 也就是曾在佛陀面前修诸福业,并发愿于未来成佛。

当发愿成佛后,就会以清净的一切知智省察未来,清楚 的知道成佛后的尊号,父母与上首弟子的名字,以及多久可 以如愿等等。

因此,当发愿成佛者以坚定精进的决心,持之以恒的修波罗蜜,即可称为菩萨。但一切都还未确定,因为可能在某一时段中,会因过失而作恶,最终堕落恶道受业,浪费修波罗蜜的时间。但是当具足正念时,会重新修波罗蜜,如此或对或错的度过漫长的时间。正是因为还不能保证于未来成佛,还需继续修波罗蜜,调伏自身的习性,因此称为非定菩萨。



至于定菩萨,因为已经被佛陀授记,所以会坚定不移的修波罗蜜,勇于面对种种阻碍,会比非定菩萨更加的精进。因为被佛陀授记,就犹如被赋予了信心,注定于未来觉悟成佛。











# 第五章 菩萨的特性

每一位菩萨在修波罗蜜时,都会尽心尽力地舍身求法, 无人能与之媲美。不管菩萨投生为什么,都不会放弃修波罗 蜜的机会,生生世世为此精进不息。

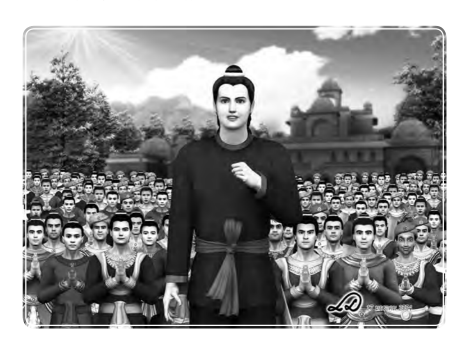
基于此因,菩萨不会白白浪费每一世,而会有明确的生活目标,明白自己终将会觉悟成佛,并以度尽一切有缘众生为己任。

#### 菩萨的十种品行

菩萨不仅富有同情心,而且无比悲悯,拥有他人所不具备的十种特殊品行,分别为:

- 1. 无悭贪: 指菩萨不沉迷他人所爱恋的东西,一心以趣 向涅槃为目标,精进修波罗蜜。
- 2. 无著:指菩萨不攀缘外在的事物,决心脱离生命的枷锁,譬如人、动物和物品。若执着于这些东西,将让心无法获得自由,也很难脱离束缚而获得清净。
- 3. 喜舍: 指菩萨更乐于成为布施者,而非受施者。因为菩萨生来就渴望消除内心的吝啬,包括施舍财富、器官乃至生命,所以菩萨具足高尚的牺牲精神,被认作世间真正的慈善家。
- 4. 舍离:指菩萨可以轻易地放下种种扰乱心扉的事情, 不对他人动怒或心怀恶意,不中伤或责备他人,只专注于行 善积德。
- 5. 不退转:指菩萨是一位真诚和义无反顾的人。他说一不二、心口如一、言行一致、忠诚信守。

- 6. 精细:指菩萨是一位细心周全、善于观察和机智灵敏的人。不因放逸而误事,会认真负责每一件事,无论那件事是自利或利他,皆会全心全意、细致周到的努力完成。
- 7. 广大:指菩萨志向高远、心胸宽广,犹如大海一样无边无际。他清楚地知道,人类必将收获无限的幸福与利益。
- 8. 难觉:指菩萨是常人难以理解的人,因为他心灵高尚,敢想敢做,会次第利用各种方法帮助他人离苦得乐。同时,菩萨还能预见未来问题产生的根源,以便能更好的解决问题,顺利完成各项工作。



- 9. 难得:指菩萨行常人难行之事。即有能力将大事化为小事,不管那件事多么困难,都能圆满完成。对于菩萨来说,所谓的大事只有一件,那就是灭尽烦恼以及帮助众生脱离轮回。
- 10. 无等:指菩萨与众不同。菩萨乃无人等同之人,是修波罗蜜的领袖,有比常人更为卓绝的想法、言论与行为。因此,菩萨是一位拥有显著特性的人,无论投生为什么,这些领袖的特性都会跟随着他,直至觉悟成佛。

上述十种品行是心胸宽广、心怀慈悲者应具备的高尚品行。譬如发愿成佛的菩萨,不仅使自己收获快乐,也愿意助众生获得同样的快乐。每一尊佛陀都是经历长久的修持,才养成这些美好的品行,他们渴望救济他人,渴望度尽众生。无论投生为什么,他们都具足济世的胸怀,坚定之心永不退转,就算以牺牲生命,助他人脱离苦难也在所不惜。

因此,这十种特殊的品行对菩萨至关重要,让他对众生 常怀慈悲,渴望助众生脱离生死轮回。



### 增长波罗蜜之八法

为了坚定成佛的信心,菩萨需具足八项重要之法,称为"总摄法"。它将有助于增长波罗蜜,实现未来成佛的目标。若菩萨圆满具足八项总摄法,也将保证他在未来必定被佛陀授记。这八项总摄法分别如下:

1. **生而为人**: 生为人类将比生为天人、色界梵天人、无色界梵天人或动物更好地修波罗蜜,因为人身将比天人身、色界梵天人身、无色界梵天人身更加的坚强。因此,生而为人的主要目的是,利用人身修波罗蜜。

- 2. **性别合适**: 菩萨要想获得佛陀的授记,就必须是性别合适的人,即指男性。若为女性、两性人、变性人或阴阳人,佛陀将不会授记。这是由于男性的身体特征最接近大人相,且能更好的修波罗蜜。
- 3. 根基圆满: 菩萨要具备圆满的阿罗汉根基。因为若作为常人,阿罗汉之根基未生起,或者还未圆满,佛陀将不会给予授记。但如果具备圆满的阿罗汉根基,在有缘听闻佛陀讲法时,可如实修持而证得阿罗汉。只是菩萨并没有渴望成就阿罗汉,而是发愿于未来觉悟成佛。因此,菩萨会次第增长智慧与调伏自身,从而圆满成佛之因缘。
- **4. 得遇佛陀**: 菩萨需具足累积大功德以及在佛前发愿之 因缘。由于授记须出自佛陀之口,所以菩萨若只遇见辟支 佛、阿罗汉、佛塔或菩提树等,就算他内心无比的虔诚净 信,也无法觉悟成佛。
- 5. 有缘出家: 菩萨要具足出家之因缘,无论是出家佛门还是出家外道,若坚信善恶因果以及出家精进修梵行,佛陀也将给予授记。可是如果以居士身份在世俗生活,就算强烈的发愿,也不可能觉悟成佛。因为在俗世中,会被诸事牵绊,担忧妻儿,无法像出家人那样尽心尽力地修波罗蜜。



- **6. 德行具足**: 菩萨要精通神通与禅定,这是高于常人的特殊本领,将具足佛陀授记之因缘。
- 7. **更多付出**: 菩萨要比常人付出更多,只要是善行、有助于导向涅槃,常人不敢想、不敢说和不敢做的事情,菩萨都敢想、敢说和敢做,直至完成任务。例如,菩萨曾为了证得等正觉智而甘愿舍弃性命,修习真谛布施波罗蜜。有如此大牺牲精神的人,将具足佛陀授记之因缘。
- **8. 心满意足**:无论在轮回中投生为人类或动物,菩萨都心满意足。面对种种障碍,不心生气馁或感到畏惧,因为菩

萨比常人更渴望获得觉智。譬如为了圆满等正觉智,让菩萨 在地狱中受苦长达四阿僧祇又十万大劫,他也心甘情愿。能 达到这种心满意足之境界者,将具足佛陀授记之因缘。

菩萨如能具备此八项总摄法,就必定具足佛陀授记之因缘。如果缺少其中一项,就无法获得佛陀的授记,也将无法证得等正觉智而成佛。

#### 佛地法

菩萨会持之以恒地修波罗蜜,直至获得某一尊佛陀的授记。之后,他会更加精进增长波罗蜜,并具备一项特殊的德行,即是以证得佛地为唯一目标。无论他投生为什么,皆比常人更为高贵,每一位菩萨都具备此特殊德行,即内心蕴含着四种卓越的佛地法。

- 1. 精进: 指菩萨坚定不移,一心一意勤修波罗蜜。如果他决意要做一件事,就会以生命为赌注,全身心投入其中,尽力在每一世中累积增长波罗蜜。在此过程中,他还会在内心不断地省思: 如果自己遇到一些阻碍便心生气馁,又怎能圆满波罗蜜而成佛呢?
- **2. 上智**:指菩萨具足自省与利他的智慧。在做事之前,他会以敏锐的智慧进行周全的考虑:这件事是对还是错?该



做或不该做?可否自利又利他?这也使得他的心常住清净善美,拥有无穷的智慧。

3. 决意: 指菩萨有能力明确规划自己的生命,让善愿一直稳固的深藏于内心。他每次修波罗蜜之后,都会发愿以证悟一切知智为目标,使得他的发愿从未改变。即便投生为动物,也反复地发相同之愿,即一心要觉悟成佛,从未有一丝的动摇,生生世世次第修习诸波罗蜜。

**4. 善行**:指菩萨心怀慈悲,即对众生常怀悲悯之心。菩萨从不谋害或中伤他人,对别人的成就满怀赞美,生生世世都渴望援助和利益众生。

这四种特性是被授记的菩萨,在修波罗蜜过程中的重要标志或组成部分。它一方面使菩萨能够更加明确自己的目标,另一方面则使菩萨能够次第圆满诸波罗蜜,最终证得一切知智,觉悟成佛。综上所述,菩萨的特性大致可以分为两大类,分别是:

- 1. 菩萨为成就等正觉智而修波罗蜜,即解脱烦恼以实现自利。
- 2. 菩萨为利他而修行,即帮助众生一起解脱。菩萨每一世生来修波罗蜜,都肩负重任,既对自己负责,也对他人负责。

这是每一位菩萨都会具备的特性,即精进不息的锻炼自己,才有可能成为未来三界的导师——佛陀。

#### 十八不生处

当菩萨精进修波罗蜜而获得佛陀的授记后,证明他必定 在未来觉悟成佛,并获得一些特殊的功德。即菩萨不会陷入 不利的境地,远离十八不生处,不必在修波罗蜜路上,浪费 或延长时间。此十八不生处分别如下:

- 1. 当生而为人时,不会成为盲人。
- 2. 当生而为人时,不会成为聋人。
- 3. 当生而为人时,不会成为疯子。
- 4. 当生而为人时,不会成为哑巴。
- 5. 当生而为人时,不会成为矮小残废之人。
- 6. 当生而为人时,不会生在无知野蛮的民族,即没有机会接受教育或无缘遇见善知识。
- 7. 当生而为人时,不会生于女奴之胎,不然生命将失去自由与独立,永远受制于人。
- 8. 当生而为人时,不会成为顽固邪信者,即具严重邪见或错误见解,此乃轮回的根源,使之无法脱离轮回,无缘趣向天界与涅槃。

- 9. 当生而为人时,不会成为女性、两性人、变性人或阴阳人。
- 10. 当生而为人时,不会造五无间业,即杀父、杀母、杀阿罗汉、出佛身血、破和合僧。
  - 11. 当生而为人时,不会患上遭社会厌弃的麻风病。
  - 12. 当生为畜生时,身躯不小于织雀,亦不大于大象。
- 13. 不出生为如饥似渴的饥饿饿鬼,被欲望焚烧的烧渴饿鬼,身躯高大的起尸饿鬼。
  - 14. 不出生在无间大地狱和世界中间地狱。
- 15. 当出生为欲界天的天人时,不成为具邪见的天人或天子魔。
- 16. 不出生为有型体而无意识的无想梵天人,以及不生为净居梵天人,因为其不久将证得阿罗汉。
- 17. 不出生在无色梵天界中,因为无色界梵天人修无色禅为所缘,将具足漫长的寿龄。
  - 18. 不出生在其他世界。

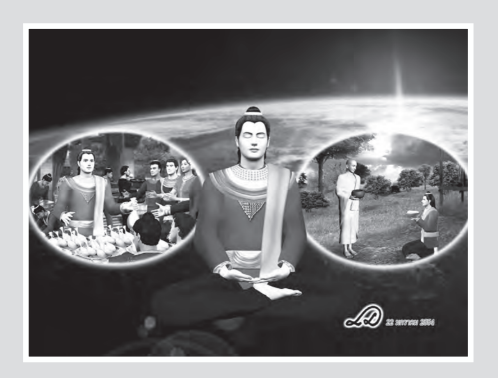
除此以外,还有另外一项功德利益是信解寿终,指菩萨 投生为天人或梵天人时,若对享受天界之乐生厌烦心,想投 生人间修波罗蜜,便可行信解寿终,即发愿当下投生人间, 其他的天人则不具足此功德。

当具足上述的特殊功德,表明经佛陀授记的菩萨正次第接近成佛。这些特殊功德可简单总结为: 当菩萨为修波罗蜜而投生为人时,将成为男性,拥有匀称的身材,三十二大人相,健全的器官,具足可自我教导的卓越智慧,相信善恶之因果业报,出生在高贵的家族中,身处于道德高尚的国度,有缘结交善知识,受其向善指引。此外,若没有生而为人,而是投生于其他境界,也不会遭遇重大的苦难或过久的享乐。同时,为了未来觉悟成佛,他还具备坚定不移之心,渴望不断的增长波罗蜜,而成佛之路就是如此,必须要圆满诸波罗蜜,缺一不可。









## 第六章 修波罗蜜之路

起初佛陀也是不为人知的普通人,历经无数世的生死,依造作之业力在各境界里不断流转。直到有一世,他心生智慧,观见众生之苦,渴望自利利他,使自己和众生能脱离诸苦。从那一世起,他开始以各种身份,在累世中不断的精进修习善行。

**善行**: 使自己和他人免受痛苦的行为, 经不断修行累积, 善行将转化为功德。

**功德**: 使人的本质获得净化和提升,即正确的身、口、 意行为。

善: 以智慧修功德, 合称善功德。

当次第修习增长善功德,它将转化为力量,生生世世跟 随着主人。这些经过提炼的善功德称为波罗蜜。

波罗蜜有十种,若循序渐进修习,人的身体中央将生起透明光亮的波罗蜜球。若此人渴望离苦而不断累积波罗蜜时,波罗蜜球将会逐渐增大,形成直径为三十三点三二厘米的波罗蜜球。当十个波罗蜜球都圆满该尺寸时,此人就可脱离轮回,证入究竟涅槃。十波罗蜜分别如下:

#### 一,布施波罗蜜

**布施波罗蜜**: 位列诸波罗蜜之首,是善行和其他波罗蜜的基础,犹如承载万物生长的土地。

布施:给予、舍离、施与。

布施可分为两类:

- **1. 财布施**: 施与财物,包括有生命和无生命之物,且不会给受者造成罪恶。
- **2. 法布施**: 施与善意的指导,让受者具足正见。包括布施宽容,消除彼此不友善的感受。

要获得无量功德利益之布施, 需具备四个条件, 分别是:



**1. 施物清净**:得来的东西未触犯律法,不让受者心生烦恼。

2. 受者清净: 圣僧或为成为圣僧而精进的人等。

3. 施者清净: 行诸善及持戒清净者等。

4. 志愿清净: 施前心想布施是为提升心灵品质; 施时全心全意, 对受者心怀敬意; 施后常意念此善行, 不生悔意。同时, 不应为求取地位、名利或赞美而行布施, 不然将属于非清净施, 变成是为谋利而做的投资。事实上应该为提升心

灵而布施,例如:消除吝啬,增长慈悲;以及作为诸善行的基础。

普通布施波罗蜜: 施与普通之物, 比如各种财物。

中等布施波罗蜜:施与难舍之物,儿女、妻子、血肉、器官。

真谛布施波罗蜜: 施与生命。

若想让布施具足无量的功德利益,就要有坚定的决心,不生一丝悔意,就犹如泼出去的水,或倒掉锅中之水,不留一滴。

#### 二、持戒波罗蜜

**持戒波罗蜜**:即一切善业的基础,做任何善行,都必须先要持戒。戒指正常的身与口之行为,即身与口不造作恶业。或者消除身业与口业之恶,亦称为戒。

身造作之恶: 杀生、侵犯他人、贪污诈骗、偷盗、邪淫 等等。

口造作之恶:说谎、挑拨离间、粗话、胡说八道等等。

持戒者不会在善业中衰退,将受世俗与佛法两方面的利益。在世俗方面,不与人交恶,不担心被他人伤害,受众人



尊敬。在佛法方面,修行时心轻安有力量,不会追悔痛苦,因为不曾造作恶业。而且,持戒者在修行路上,将比不持戒者更加顺利。

持戒波罗蜜也有三个等级,即初级、中级和高级。譬如 牦牛非常珍爱自己的尾毛,若被荆棘挟住,它不会轻易的挣脱,因为担心尾毛会因此脱落损坏。他甚至不惜牺牲性命, 站在原地不动来保护尾毛。同样的道理,若我们想通过持戒 收获功德波罗蜜,就必须如同珍爱生命一样清净持戒,宁死 也不破戒。

#### 三, 出离波罗蜜

**出离波罗蜜**:即通过舍离欲而获得的殊胜功德。欲在此并非单指性欲,而是有六种,即色、声、香、味、触、法。对于一些不生起善法的事情,心怀满足、沉迷与喜爱,这是在家居士常会遭遇的事情。

没有成家的人,从某个角度上看,将会更容易远离种种欲望。因为没有组成家庭,生活中的各种需求也相应减少,容易成为知足常乐之人。当人对生活知足时,就会有更多的时间用于修习各种善行。



举一个例子,若一个人结婚成家,有儿女、妻子或丈夫,赚来的财富将维持家庭的日常支出,很难有剩余的钱用于慈善或护持佛教,如此也将失去累积布施波罗蜜的因缘。

若自己想持守五戒,但是配偶却不赞成,就更不用说持守八戒或更圆满的戒行,如此也将失去累积持戒波罗蜜的因缘。要想具足累积后续诸波罗蜜之因缘,就更加难上加难了。

因此,修习出离波罗蜜显得尤为重要,以此可以更加轻易的修习诸波罗蜜。人生如此之苦,就像被囚禁在监牢中,要想快速获得解脱,就必须要修习出离。

#### 四, 智慧波罗蜜

智慧波罗蜜:即真实的智慧。如实了知不管投生在哪个境界,生来即是苦,只是苦的轻重程度各不相同。为了脱离轮回之苦,最好的出路就是精进修习波罗蜜。

要具备这种认知问题的智慧,不是通过闻所成慧,也不是通过思所成慧,而是通过修所成慧。

通过修习禅定,让心远离对外界事物的攀缘,逐渐安定于内在,最终生起一种能如实知见各境界众生的力量。那时,将会拥有坚定不移的生命目标,不再优柔寡断,因为在某些方面已得到如实验证,例如在具足宿命通后,就会知道



过去世众生的生死,以及世间万物的真相,从而更加积极的 向离苦之道迈进。

修习禅定无法立刻生起如实知见的智慧,自己还得需要 善知识的指引或提醒。具足智慧的善知识,不一定是有权利 或有地位的人,也可能是贫穷或残疾的人,他们虽然目不识 丁,但却具足如实知见的智慧,那就理应与之结交,受其教 诲。对于追求智慧的人,应如同比丘托钵,沿路一家一户的 乞食,而不是选择性的接受供养,同时要虚心听取有智慧之 人的教诲,不应该以貌取人。

#### 五,精进波罗蜜

精进波罗蜜:即精勤不气馁。无论修习哪一种波罗蜜,都必须具备精进力,否则惰性会让一个人养成推三阻四的习惯,总是明日复明日,最终万事成蹉跎。

精进分为两方面,一方面针对恶业,即精进消除自身的恶业。有些人的贪、嗔、痴烦恼很重,就更应该精进减少或灭尽烦恼。当消除旧烦恼后,还要防护诸根(眼、耳、鼻、舌、身、意),禁止新烦恼的生起,不去攀缘各种让身、口、意造恶的事物。



另一方面针对善业,即维护已生之善,不让其消退。 日常若有行布施、持戒与打坐,就不应中断,要持之以恒。 同时,还要继续精进增长新的功德,不满足已累积的功德。 例如,原先只是每天供钵,那就逐渐学着供养一些日用品, 若具备一定的佛法知识,也可以行法布施。若当下正持守五 戒,就次第学习持守八戒或出家持守两百二十七条戒。若现 在不精进修行,就应提醒自己在任何时候都要精进修行。犹 如勤奋不息的狮子,在睡觉之前,它会牢记自己的睡姿,如 果醒来时的姿势不是睡前的姿势,它不会外出觅食,而是选 择重新入睡,非得让醒来的姿势如睡前的姿势才肯罢休。虽 然它这般精进没有实际意义,却还是能够一直努力坚守,充 分说明行、住、坐、卧有其固定的规律。我们应该如狮子努 力坚守睡姿那样,精进修习波罗密。

### 六, 忍辱波罗蜜

**忍辱波罗蜜**:在行善积德的过程中,不可能总是一帆风顺,有时也会遭遇各种打击或刁难。若内心不坚定的人,会很容易失去信心,而修忍辱波罗蜜将有助于维护我们的信心。

面对身心方面的苦,要具足耐心,无论面对的是世间 法之四顺,即利、誉、称、乐,或是世间法之四违,即衰、 毁、讥、苦,都要维持正念与忍耐,不让心受其影响。



犹如大地,无论世人将干净或肮脏的东西丢给它,它都不喜不悲,安然受之。我们也应该在日常生活中以此为榜样,以忍辱的精神对待一切。

## 七, 真实波罗蜜

**真实波罗蜜**:由真实所生起的波罗蜜。即为了脱离生死轮回而下决心修波罗蜜,从此不再摇摆不定,不再出尔反尔,而是言出必行。要想从真实中获得大功德,就应该一言九鼎,不因任何事情而做出改变,就算面对死亡也面不改色,亦不会改变行善的决定。

真实犹如晨星, 日复一日年复一年, 也不曾脱离方位。



八,愿波罗蜜

**愿波罗蜜**:为成就道果而立下誓愿。在树立目标的同时,也要立定志向,否则当遭遇种种障碍时,就会产生气馁。在修波罗蜜的路上不断地立愿,就犹如划船,要想顺利到达彼岸,就必须掌控船舵,让船头始终朝向正确的方向,如果疏忽大意,潮水就会冲击船头,使船改变航向。

坚定不移的誓愿,犹如安稳的山峰,没有任何东西能使之动摇。渴望离苦得乐的人,也需要安如磐石的誓愿,决不轻易改变自己的初心。岁月纵然在不断的流逝,但脱离轮回的誓言却依然跟随其趣向来世。



九, 慈波罗蜜

**慈波罗蜜**:即通过对众生的慈爱而获得的波罗蜜。思维一切深陷苦海的众生,无论投生为什么,其实都在寻找离苦之道。当看见疏忽放逸且没有明确生命目标的众生时,就会对他们心怀悲悯,同时将真理相告,渴望他们也能一同离苦得乐。这种慈爱所到之处,都会利益该处的众生,毫无分别心,就好像川流不息的泉水,所流经的地方都会变得格外的清凉。

#### 十, 舍波罗蜜

**舍波罗蜜**:由对众生平等的爱而获得的波罗蜜。不偏向任何一边,不以物喜不以己悲,面对苦乐两端保持中舍。因为具足智慧的人知道,这一切都是缘起于因果业报,即自己造作业,就会承受相应的果报。有时非因果现世报,而是前世造下的业,才有了今世的果报。如果可以在当中化解,就量力而行,若无能为力也只能放下,随其自然。

放任不管或者漠不关心并非称为舍,而是一种冷漠的表现。舍应该是无论众生向善或向恶,自己皆不会心怀爱恨。 就好像风会自然地吹向四面八方,而不会选择向香的、臭的、低洼的、突起的地方吹,而且也只是随其自然飘过,不 会对所经过的地方生悲喜。

菩萨修波罗蜜之路非一帆风顺,要想累积尽可能多的波 罗蜜,还得出生为南瞻部洲的人类,因为那是最适合修波罗



蜜的地方。在那里可以向贫苦者或出家人行布施;可以去除种种恶行而持戒;也可以在佛门中出家,修习出离心等等。可是由于起初菩萨累积的波罗蜜还很少,虽然投生为南瞻部洲的人类,但因为无法忆念起前世的种种,所以会忘记生来修波罗蜜的目标。于是在某一世中,菩萨也会因放逸而造下恶业,最终投生恶道,浪费修波罗蜜的时间。

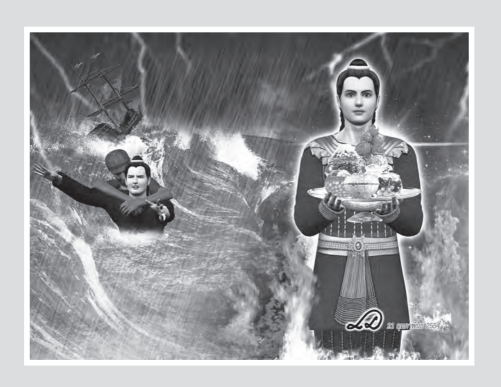
佛陀就曾以宿命通忆念前世,将自己的很多本生故事 讲述给后人听。有时候,世尊也曾投生为地狱众生、畜生或 女性等。当累积的波罗蜜次第增长,放逸的机率也在次第减 少,不再造作恶业,而是精进行善。在机缘成熟时,得到佛 陀的授记,于未来觉悟成佛。

经佛陀授记的定菩萨,将具足一项特殊的德行,即从被授记的那一世起,无论未来投生为什么,都只以修波罗蜜为唯一目标。我们的佛陀也曾在无数世中,投生为菩萨来修波罗蜜,后来他还慈悲讲述自己的本生故事,为世人树立了一个好榜样。









# 第七章

菩萨许下脱离苦海及救济众生之宏愿,始于他救母渡海的那一世。正是当时自己亲眼看见船员们所遭遇的苦难后,才生起了离苦之心,故事的详情如下。

在二十阿僧祇又十万大劫以前,当时属于空劫,无佛降生世间,亦无辟支佛出世。菩萨出生为善男子,在一个贫穷的单身家庭中与母亲相依为命,以砍柴和采摘山珍进城贩卖为生,过着平凡简朴的生活。

后来母亲年老体弱,善男子需在家庭与事业两头奔波 劳累。母亲劝他娶妻成家,好帮忙分担家务,但他却婉言谢 绝。因为善男子觉得每天挣的钱还未够养活自己与母亲,若 还要娶妻生子,岂不是难上加难? 有一天,善男子出售完东西感觉身体疲乏,便坐在码头边上休息。当时,正好有一艘去往外地做贸易的商船进港停靠,看着船上走下来的船员,个个都满载而归,身上不仅穿着上好的服饰,脸上还洋溢着幸福。

看到这个场景,善男子思维当下的自己,心想若继续以此过活,依旧一贫如洗,丰衣足食的生活也将遥遥无期。是时候做出改变,换一个更好的职业,让自己也过上富足安逸的生活了。船员这个职业,看似收入不错,若有缘去往富饶的国度,也可以在那里另谋生路。

经过慎重的考虑,善男子决定受雇为船员,并请求船长 让年迈的母亲随行。船长见其为人友善、孝顺有加,便欣然 同意。

可是,船刚航行七天,就突然遭遇暴风雨而沉入海中。 每个人都为求生而竭尽所能地往回游,善男子也攀抓着一块 木板,身背母亲拼命地游向岸边。在一片汪洋中,善男子亲 眼目睹船友们纷纷溺水而亡,自己也因疲惫而差点沉入海 底。当时,他突然自思:一切生命都必须历经生、老、病、 死之苦,只可惜没人察觉,也没有发现离苦之道。只能一而 再再而三的经历种种苦,就像这一世的自己,爱别离是苦, 求不得是苦,生命既是无常也是苦。 在渡海的过程中,善男子生起了远离种种苦的念头,而且坚信离苦之道的存在。因为世间一切都是相对的,有黑暗就有光明;有白天就有黑夜;有热就有冷;有富贵就有贫穷;有善就有恶。同样的道理,有生老病死,必有不生、不老、不病、不死,有苦必有乐,有问题必有解决的办法。

基于对离苦的渴望,善男子在心里默默地发愿道:若 这次自己和母亲能死里逃生,当下定决心寻求远离生、老、 病、死之道。若有缘获证,也将告知所有人,使他们一同 离苦得乐。缘起对众生的美好善愿,从那一刻起,这位善 男子开始向成就菩提的圣道迈进,从那一刻起,他便可称 为"菩萨"。

这个突然生起的善愿,让善男子的内心莫名充满力量,在随后的三天里,他奋力往前游,最终如愿顺利到达彼岸。回家后,他继续孝敬赡养母亲,同时精进行善,无论遇到什么障碍也不气馁。在母亲往生后,他越发精进的修习种种善行,命终投生善道天界。

在天界寿终后,菩萨又在各个境界里生死流转无数世。 在投生为人类的时候,菩萨都会具足正念正知和敏锐的智慧,明了轮回中的苦与危险。为了脱离诸苦,会利用一切机缘,精进不息的修习诸善。

#### 撒堵达巴纳王

昔日,菩萨曾出生在尸利摩迪城,成为高贵的刹帝利种族,名撒堵达巴纳王。他具足无尽的财富与忠实的随从,以 十王道统治国家,人民安居乐业。

撒堵达巴纳王非常热衷捕捉野象,有一天,他听说在丛林中有白象出没,便和部下进入丛林里,不费吹灰之力就捉到了白象。回来后,他命令技艺精湛的象夫,在七日之内要驯服白象。

第八天,国王骑着被驯服的白象游览皇城。傍晚时分,突然有一群野象闯入皇家园林中搞破坏,国王得到消息后,立即骑着白象赶往突发现场。可是,原本温顺的白象在进入园林后,性情突然变得焦躁而不听使唤,将背上的象夫掀翻在地,拼命的往园林深处跑。此时还在象背上的国王,用锋利的长矛刺向白象,但它依然毫无畏惧的往丛林狂奔。

国王见白象已经完全丧失控制,为了保住性命,他只好下意识的抓住头上无花果树的树枝,顺利度过此次的危机。后来,国王向象夫询问缘由,象夫回答说:"这是因为白象突然嗅到母象的气味而心生情欲之火,瞬间便忘却了一切。当它如愿得到自己想要的之后,自然会乖乖地返回来。"

最终如象夫所言,白象不久便返回了皇宫,而且温顺如初,吩咐任何事情都愿意照做。就算命它用象鼻拾起一块炙热无比的铁块,它也照做不误。国王亲眼目睹了情欲之火的危险,就算用符咒也难以控制,同时也正是这情欲之火,让众生无法脱离生死轮回。国王极度渴望摆脱诸欲的束缚,于是决定出家隐士,精进修行至命终。往生后投生天界,在历经漫长的轮回后,再次投生为婆罗门。

## 梵天隐士

昔日,菩萨曾投生为婆罗门之子,名为梵天童子。在研习精通三吠陀后,成为一位拥有五百位门徒的名师。在父母往生后,他布施全部家产,同五百位门徒出家为隐士。

那一世,弥勒菩萨也正好身为众门徒的首领。有一天, 众隐士一同外出寻觅水果充饥,梵天隐士与弥勒菩萨分在一 组。当他们攀爬至青白山的山顶,向下眺望山脚时,突然看 见一只刚刚产下幼崽的饥饿母虎,正饥肠辘辘的望着自己的 幼崽,看似准备要吃它们来填饱肚子。

梵天隐士见此景后悲痛不已,也看清了投生为动物的痛苦。它们为了生存而不断的伤害彼此,就算是母子关系也不例外。只要还经历生死轮回,就必将不可避免的给对方带来

伤害。梵天隐士对无力外出觅食的母虎深感同情,也对刚刚 出生的小虎崽心生怜悯。最后,梵天隐士决定牺牲自己的肉 体,行真谛布施波罗蜜。这样做不但可以暂时填饱老虎的肚 子,让它有力量外出觅食,而且小虎崽也将远离危险,彼此 间不生怨恨。

如此思维后, 梵天隐士故意支开弥勒菩萨, 假装让他去 附近寻找已死动物的尸体来喂老虎。当弥勒菩萨渐行渐远, 梵天隐士便在内心虔诚发愿, 希望以此真谛布施波罗蜜, 让 自己具足获证等正觉智的因缘。随后, 梵天隐士纵身跳跃现 于老虎跟前, 老虎也转念不再想吃虎崽, 而是不假思索地吃 掉了他。

这种舍离乃成佛路上难得的行为,被称为"佛种",即能生佛果的种子。当梵天隐士在那一世命终后,投生于善道天界。在天界寿终后,又在轮回中流转无数世。后来,有一世在投生为金匠时,因造下恶业而堕落地狱,浪费了许多修波罗蜜的时间。

# 青年金匠

昔日,菩萨曾投生为金匠之子,因前世持戒清净而具足 英俊的相貌。与此同时,还拥有一门无人能及的炼金手艺, 年纪轻轻就享誉四海。

当时,城中有一位富翁之女要出嫁,富翁决定聘请青年 金匠为女儿打造一套首饰。但富翁见到金匠的第一眼,就担 心女儿会迷恋上外表英俊的金匠而不肯出嫁,于是要求他在 只能观察手脚的情况下,打造出适合的首饰。青年金匠听完 后,欣然答应。

富翁之女心生疑惑,不明白父亲为什么不让两人面对面。于是在金匠测量时,她偷偷透过纱布望向对面,当下就被英俊潇洒的金匠所吸引,随即提笔写下情书,约金匠半夜来后花园相见。

金匠如约而至,但由于白天工作劳累,到那不久便靠在 树枝上睡着了。醒来时看见有一篮子美食放在身前,说明富 翁之女已来过,但未叫醒他就走了(依照当时风俗,叫醒熟 睡之人为恶业)。

第二天,富翁之女又送来相约的书信,只可惜金匠还是 像昨晚一样睡着了。到了第三天,金匠还是如期赴会,醒来 时刚好看见金匠之女离开,只是来不及叫她停下来,不过望着其远去的倩影,也不由自主的爱上了她。翌日,富翁之女的婚礼如期举行,就算两人因错失良缘而懊恼,却已无法挽回。虽然富翁之女已出嫁,但金匠对她的爱恋依旧不减,并为此痛苦不已。后来,他打算铸造一套美轮美奂的首饰贿赂当朝宰相,并向其诉苦。

宰相从未见过如此精美的首饰,对之爱不释手,于是决定暗地里为金匠出谋划策,将其乔装打扮成女子。然后送至富翁跟前,谎称是自己的亲妹妹,因自己要外出办事,所以委托富翁之女代为照顾一段时间。同时嘱咐富翁,在这期间禁止任何人打扰她们,直到自己返回。

从那天起,金匠终于如愿与富翁之女长相厮守。当 三个月期满后,宰相才如约来领回。由于那一世生为金匠 的菩萨无缘结交善知识,反而结交损友,造下了严重的恶 业,使得他不得不堕落恶道,投生地狱、饿鬼、阿修罗、 畜生长达十四劫的时间。后来剩余的业力,还致使他又投 生为驴、黄牛、先天性聋哑人、变性人、女人各五百世。 而且就算投生为女人,有时也还会成为妓女、或被强奸、 或患上生殖器官方面的疾病,想要成为真正清净的女人, 还得经历漫长的时间。 受业如此之久,确实是浪费修波罗蜜的时间,好像在 倒退着往回走一般。这个案例让人们清楚的认识了放逸的罪 恶,就算之前精进修习波罗蜜数劫,可是一旦因放逸而造 恶,也得承受数劫的因果业报。因此,行善时应常常发愿, 让自己所累积的功德波罗蜜,成为趣向道果涅槃的资粮,解 脱生死轮回。从今以后,诸恶莫作,众善奉行,直至证得究 意涅槃。

菩萨的业障随时间的流逝次第减轻,在消完邪淫业之后,投生为珍宝迪国的苏巴布国王之女,名为舒弥塔帖仪公主。她正好是富兰那提盘迦罗佛同父异母的妹妹,只可惜虽出身高贵,但若以女儿身探寻解脱法,终究不太方便。

#### 舒弥塔帖公主

富兰那提盘迦罗菩萨身为舒弥塔帖公主的兄长,已圆满十六阿僧祇又十万大劫的波罗蜜。觉悟前的最后身在家生活一万年后,因得见老、病、死和沙门四相,而决定舍弃王位离城出家。精进修行七日后证得一切知智,觉悟成佛。

那一世,提盘迦罗菩萨也出家为僧,经勤勉修行而获证 禅那与神通。但是他并不想当下证得阿罗汉果,而是渴望在 未来成就佛果,于是愈发精进的修习善行。有一天,提盘迦 罗菩萨想以点燃油灯照亮黑夜,来供养结集一处的富兰那提 盘迦罗佛与众比丘。

于是,他决定外出托钵获取油灯中的油脂,可临近傍晚,还是没有得到一滴油。当他行至舒弥塔帖公主的宫殿门前时,刚巧被公主看见,在询问缘由后,公主将家中全部的油脂都供养给他。同时,请求他帮忙问佛陀,自己发愿成佛的心愿是否可以成真。

通常情况下,佛陀不会对女子授记,因为女子本性软弱、狭隘、容易动摇。佛陀只会为修习波罗蜜至因缘成熟, 并具足八项总摄法的男子授记。

后来,富兰那提盘迦罗佛只是给提盘迦罗菩萨授记,预 言他必定在未来觉悟成佛。至于舒弥塔帖公主,当时则无法 被授记,只能等到提盘迦罗菩萨成就佛果的那一世亲自为她 授记,因为那时公主将是男子身,具足一切授记的因缘。

当舒弥塔帖公主得知,自己将在十六阿僧祇又十万大劫 之后才会被授记,心中未免有些不愉快。但这也激起了她的 精进心,使其越发精勤地修种种功德。例如供养以佛陀为首 的僧团;清净持守八戒;努力修习梵行与禅定。在命终往生 后,得缘投生善道天界。 从菩萨发愿探寻离苦之道算起,那一世才是他第一次有缘得遇佛陀,并对精进成就佛果之路更加充满信心。在历经 多世轮回后,他又投生为刹帝利,成为阿提帖瓦王。

#### 阿提帖瓦王

昔日,普罗夫摩提瓦菩萨在圆满十六阿僧祇又十万大 劫波罗蜜后,应现世间觉悟成佛。之后,世尊将遵循过去 诸佛的传统,前往位于伽拉塔伽城附近的鹿苑宣说《转法 轮经》。在途经阿迪帖瓦王所在的伽拉塔伽城的皇宫时, 阿迪帖瓦王被世尊的万丈身光所震撼,当下他目瞪口呆, 并且无比恐惧,因为他不知道世尊是恶者还是善者。

那一世,弥勒菩萨投生为皇家祭司,名为西利库达,专为国王说法。当他看见国王的反应后,立刻回禀说具足这般 庄严璀璨身光的人正是佛陀,世尊心怀大慈悲,乃世间最圣 者,已远离烦恼,已解脱轮回,不再经历生死流转。

当阿迪帖瓦王听闻后,当下对世尊生净信,恭敬的行礼 并供养种种资具,同时在内心发愿,未来能够像这尊佛陀一 样成就佛果。最终,在专心致志地听闻佛陀的教诲后,国王 的内心越发法喜充满。



从此之后,国王常行布施、清净持戒以及精进修梵行, 在行善积德的过程中乐此不彼,直至命终。

这一世是菩萨首次修大功德,并当着佛陀的面默默地发愿成佛。在此后的七阿僧祇中,菩萨又有缘遇见十二万五千尊佛陀,并以相同的方式反复修习。

在那之后,每遇到一尊佛陀,菩萨都会当着他的面,勇敢的宣布立志成佛的志愿。

但不是每位当着佛陀的面,宣布立志成佛的菩萨都会被 授记。倘若那位菩萨还未圆满具足八项总摄法,佛陀将不会 授记,只会向他随喜并慈悲教诲以增长其信心。若能圆满八 项总摄法,菩萨将具足首次授记的因缘。

当已被授记的菩萨,再次投生遇见佛陀时,仍会继续被佛陀授记。因为该菩萨已成为定菩萨,即未来必定觉悟成佛,永不退转。









# 第八字

# 沙竭罗转轮圣王

菩萨在生为阿迪帖瓦王的那一世往生后, 又多世投生为 人或天人。后来, 在无佛降生的空劫, 菩萨再次投生为人, 并出家为隐士,居住在雪山林中。在经过精进修行而得初禅 后,又投生于梵天界,命终后,又投生为檀若伽城的王族, 名沙竭罗转轮圣王。他统治四大洲,以十王道治国,人民安 居乐业。

沙竭罗转轮圣王常在佛日守持八戒,也由此功德而获得 七宝:轮宝、象宝、马宝、珠宝、女宝、居士宝与将军宝。

那时候, 乔达摩菩萨已圆满十六阿僧祇又十万大劫的波 罗蜜。觉悟前以王族身在家生活五千年, 后因厌离世俗而离 城出家, 在精进修行八个月后觉悟成佛。

当世尊遵循过去诸佛的传统宣说《转法轮经》时,大地 发生震动,震落了沙竭罗转轮圣王安放在供台上的轮宝。

#### 轮宝从供台上震落,通常有两个原因:

- 1. 转轮圣王的生命遭遇危险
- 2. 佛陀应现世间

后经星相家的占卜,得知是佛陀应现世间。沙竭罗转轮圣王法喜充满,立刻派人准备鲜花,命众朝臣排成十二由旬长的队伍,顶礼恭迎佛陀。在有缘听闻佛陀说法后,沙竭罗转轮圣王更加法喜,命人建造禅堂、精舍、凉亭等供养佛陀。至于佛陀的精舍,更是由上乘的檀香木建造而成。

与此同时,沙竭罗转轮圣王还向以佛陀为首的僧团行大 布施,并以此功德宣布立志在未来成佛,同时具足如该佛陀 一样的尊号——乔达摩。

乔达摩佛陀告诫沙竭罗转轮圣王说: "成佛之路既无比 艰辛又困难重重。就好像赤脚走在炽热的木炭上,距离是从 宇宙的一头走向另一头:或者好像赤脚走在燃烧的火炭上, 距离是从世界的一头走向另一头;又或者好像宇宙积满了火山喷发出的炙热岩浆,需从宇宙的这一头游向另一头。"

发愿成佛者需具备战胜种种障碍的决心,就算舍弃血肉 或牺牲性命也在所不惜,如此才能获得成功。

即便要面对种种难以想象的障碍,沙竭罗转轮圣王依然 坚定不移的说:"就算要横穿无间大地狱,我也毫无畏惧, 直至获得成功。"

乔达摩佛陀见沙竭罗转轮圣王的信念如此坚定,便以未来分智观察得知,他将在十三阿僧祇又十万大劫后如愿成佛。只可惜现在他还未圆满总摄法,即尚未出家,所以不能授记。之后,乔达摩佛陀期望沙竭罗转轮圣王能够继续增长佛种,即精进十波罗蜜,包括初、中、高三个等级。同时,修习五种大舍,分别是:财富、儿女、妻子、身躯与生命。只有圆满这些条件之后,才能够觉悟成佛。

沙竭罗转轮圣王当时感觉自己已成佛一般,内心无比的 法喜。他当下舍离七宝以护持佛教,并出家为僧,研习精通 三藏,精进增上禅定,命终后投生善道。

在那之后,菩萨继续为成就佛果而精进修行。在长达九阿僧祇的漫长时间里,菩萨又遇见了三十八万七千尊佛陀,而且每遇到一尊佛陀,他都会在佛前宣布自己立志成佛的宏愿。

后来,菩萨又投生在有四尊佛陀应现世间的大劫中,这些佛陀的尊号分别是:单盘迦罗(作爱)、美檀迦罗(作慧)、沙罗兰迦罗(作归)、提盘迦罗(燃灯)。

# 单盘迦罗佛陀的时代

那个时代人类的寿命为十万岁,单盘迦罗菩萨在圆满十 六阿僧祇又十万大劫波罗蜜后,投生为刹帝利,在家生活一 万年。后来离城出家,精进修行七日后觉悟成佛。世尊一直 致力于弘法利生,寿龄满十万年时入涅槃。

当时,菩萨也在这尊佛陀的座下勤修波罗蜜,而且还当面宣布立志成佛的宏愿。但是因未圆满总摄法而无缘授记。

后来,佛教逐渐走向衰落,人类的寿命减至十岁。随后,当人类的寿命增至阿僧祇年后,又减至九万岁时,美檀 迦罗菩萨降世,投生为刹帝利。在家生活八万年后离城出家,精进修行十五日后觉悟成佛。世尊同样致力于弘法利生,寿龄满九万岁时入涅槃。

菩萨同样在这尊佛陀面前,宣布立志成佛的宏愿,但仍 然没有被授记。 后来,当人类的寿命减至十岁后,又增至阿僧祇年,然 后再减至八万岁时,沙罗兰迦罗菩萨降世,投生为刹帝利。 在家生活七千年后离城出家,精进修行一个月后觉悟成佛。

菩萨同样在这尊佛陀面前,宣布立志成佛的宏愿,但仍然 没有被授记。直到该大劫中的第四尊佛陀——提盘迦罗佛。



# 第一佛: 提盘迦罗佛陀(燃灯)

世尊之身量有八十肘(一肘约半米)。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是善慧王, 母亲是苏美陀王后, 都城是蓝摩瓦提。

提盘迦罗菩萨在家生活一万年,居住在三座季节宫殿 里,正宫为般头摩王妃,还有三万妃嫔。菩萨在看见老、 病、死和沙门四相后生悲悯心,在王后产下乌萨巴堪达王子 之时,毅然骑象离城出家,精进修行十个月。

菩萨在阴历六月月圆之日的清晨,在城中一处受用乳糜。 傍晚时分,须伽陀外道供养菩萨八捆稻草,在毕钵罗树下铺 设成宽五十三肘的金刚座。菩萨就是在此座上觉悟成佛。

上首弟子是苏曼伽罗比丘与提萨比丘。

侍者是萨伽陀比丘。

世尊三次转法轮。

第一次说法在须难陀蓝。

第三次在不死城大门不远处的大树下施展双神变讲法, 然后去天界度化母亲, 盲说七部《阿毗达摩》。 世尊有四十万弟子,皆具足神通,弟子三次集会。

世尊教化可度之众生,令其如法修行,有的证得阿罗汉,有的清净持守十戒或五戒,皆净信皈依三宝。当时,佛教得到大力的弘扬,相传若哪位比丘未证得阿罗汉,圆寂后将被批评。

世尊住世十万岁后于难陀园入涅槃,佛舍利供奉在三十六由旬高的佛塔中。至于燃灯佛所用的钵、袈裟、资具和餐具,则供奉在菩提树下三由旬高的佛塔中。

#### 须弥陀行者

在燃灯佛时代,菩萨投生于婆罗门,名为须弥陀。他研读与精通婆罗门经典,在双亲离世后,因厌离生死而舍离财富,入雪山林出家为隐士。在精进禅修七日后,证得八定与五神通,品味入禅之乐。

有一天,须弥陀在空中飞行时,看见城中众多百姓正在 热火朝天的修整道路。他好奇地飞下来询问缘由,得知是为 了迎接即将进城托钵的佛陀与四十万阿罗汉。

听到百姓们说"佛陀"这个词时,须弥陀内心充满欢喜,恳请分配一段路给他。百姓们知道他是一位有超凡能力的人,于是分给他一段凹凸不平,且难以修补的地段。但是

须弥陀为了获得圆满的功德,决定凭靠自己的能力去修补路段,而不是使用神通力。他一边努力地修路,一边法喜地重复说:佛陀、佛陀。

不久,佛陀与四十万阿罗汉已行至跟前,可是须弥陀却还没有完成补路工作,还剩下一个如自己身体般大小的泥坑未填满。当时,他已被眼前圆满三十二大人相与八十种好的佛陀所震撼,目不转睛的凝望着佛陀身上所散发出的光芒,那就好像是蔚蓝天空中的一道闪电。最后,他毅然决定用自己的身体当作桥梁,填满整个泥坑。

沿路都有人与天人列队恭迎,随喜赞叹声响彻天际。须 弥陀见此情景,也渴望自己能够成就佛果,而非今生成就 阿罗汉果。他当下发愿,希望以身体当作桥梁,供佛陀和 四十万漏尽比丘通过泥坑的功德,能让自己在未来如愿觉 悟成佛。

佛陀从不远处缓缓走来,正好站在须弥陀的头上时,获 悉须弥陀正在宣布立志成佛的宏愿,于是观未来,得知他必 定如愿,最后当众授记道:"须弥陀菩萨将在四阿僧祗又十 万大劫后觉悟成佛,尊号乔达摩。"

历经无数世的轮回流转,那一世是我们的菩萨首次被授记。须弥陀感到无比欣喜,因为他知道佛陀金口玉言,说出

来的事情必定会实现。现场的人与天人听闻佛陀授记,纷纷为须弥陀感到法喜,并暗想若今世还无缘证得涅槃,来世也不会气馁,将更加精进的修习诸波罗蜜,以便在须弥陀成佛的时代具足证法的因缘。

#### 第二佛: 孔达尼耶佛陀

世尊之身量有八十八肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是须难陀王, 母亲是须伽陀王后, 都城是蓝玛瓦提。

菩萨在家生活一万年,居住在三座季节宫殿里。正宫为 卢至德威王妃,儿子名为威吉他阇那。菩萨在见四相后,毅 然乘马车离城出家,有一亿朝臣也随同出家。

菩萨精进修行十个月。

供养乳糜者名耶输陀罗, 乃须伽陀卡富翁之女。

须伽陀外道供养菩萨八捆稻草,在美沙罗树下铺设成五 十八肘宽的金刚座。

上首弟子是拔陀比丘与须拔陀比丘。

侍者是阿那律陀比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊说法度随同出家的一亿朝臣,亦有一万亿人 天开悟。

第二次世尊说法度化人与天人。

第三次世尊施展双神变降伏外道的慢心,于空中宣说 佛法。

弟子三次集会。

世尊寿龄满十万岁时,在阐达罗摩精舍入涅槃。佛舍利 没有作分配,而是合在一起,供奉在七由旬高的佛塔中。

#### 已胜者转轮圣王

在孔达尼耶佛陀时代,菩萨投生为转轮圣王,名为已胜者。他为人乐善好施,曾向以佛陀为首的数以万亿的比丘僧团行大布施。世尊在那一世也慈悲为他授记,尊号为乔达摩。在听闻世尊开示佛法之后,他心生法喜而舍离一切出家,精进修习三藏,最终在证得八定与五神通后,投生梵天界。

## 第三佛: 曼伽罗佛

世尊之身量有八十八肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是郁陀罗王,母亲是郁陀罗王后,都城是郁陀罗。

菩萨在家生活九千年。当雅萨瓦提王妃生下师瓦罗王子 时,菩萨乘青白马离城出家,有三千万人随同出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者名郁陀罗, 乃郁陀罗富翁之女。

郁陀罗外道供养菩萨八捆稻草,铺设成五十八肘宽的金 刚座。

菩萨在那伽树(胡桐树)下觉悟成佛。

上首弟子是须德巴比丘和丹玛赛那比丘。

侍者是波利陀比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在尸利阿荼那城的林中说法, 度随同出家的 三千万朝臣。

第二次世尊在忉利天说法。

弟子三次集会。

这尊佛陀倍受善信敬仰,因为他的身光无比光明,可以光照十千世界,一直光芒万丈,不分昼夜。人类以佛身光代替阳光,因此很难分辨白天与黑夜,只能依靠傍晚花开,以及清晨鸟鸣进行区分。此佛拥有光明无比的身光,皆缘起前世作为菩萨时所发之愿。当时,菩萨与妻子及儿女同住在一座山上。有一天,突然有夜叉前来求其儿女。菩萨慈悲而献出自己的儿女,可惜不久却全部被夜叉吃掉了。菩萨十分伤心,只能依忍辱波罗蜜抑制心中的愤怒。最终,菩萨以大舍成就舍波罗蜜,并虔诚发愿道:愿此布施的功德,让自己可以在未来觉悟成佛,拥有无量的身光,就像夜叉口中喷出的儿女之血。

基于此愿,曼伽罗佛的身光比其他佛的身光更远。通常佛的身光为两米或四十米,但也可依意愿照耀整个宇宙。曼伽罗佛住世度化世人长达九万年,在卫萨罗苑林入涅槃。世人为曼伽罗佛修建佛塔,高为三十由旬。

#### 善喜婆罗门

在曼伽罗佛时代,释迦牟尼佛为菩萨身,出生于婆罗门家族,得名善喜。在他有缘得见佛陀身光及听闻佛法后,心生净信,当下请求皈依三宝。随后,他虔诚邀请佛陀及其一万亿比丘弟子,接受他连续七天的供养,包括鲜花、食物、饮料、奶酪等。他同时在心中默默发愿,希望自己也能在未来成就佛果。曼伽罗佛当众授记道:"善喜婆罗门将于二阿僧祇又十万大劫后觉悟成佛。"

善喜婆罗门闻后法喜充满,决定将自己的财富全部供养佛教,并出家为僧。后来,精进修行而证得五神通与八定,往生后转世梵天界。

#### 第四佛: 须曼那佛

世尊之身量有九十肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是须达陀王, 母亲是师利摩王后, 都城是美伽罗。

菩萨在家生活九千年。在瓦单斯伽王妃生下阿努彼摩王 子的当天,菩萨正好得见四相,于是骑象离城出家,有三亿 朝臣也随同出家。 菩萨精进修行十个月。

供养乳糜者名阿奴波摩, 乃阿奴摩富翁之女。

阿奴波摩外道供养菩萨八捆稻草,在那伽树(胡桐树)树下铺设成三十肘宽的金刚座。

上首弟子是萨罗那比丘和波威他陀比丘。

侍者是乌提那比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊宣说《转法轮经》,度化随同出家的三亿比 丘,奠定佛教的基础。

第二次世尊施展双神变降伏外道的迷恋与慢心。

第三次世尊开示关于入灭的问题,有九千亿人开悟。

弟子三次集会。

世尊寿龄满九万岁时,在安伽罗园入涅槃。佛舍利供奉 在四由旬高的佛塔中。

#### 无比龙王

须曼那佛时代,菩萨投生为无比龙王,当他得知佛应现世间的消息,内心无比兴奋,即刻带领龙族及其随从去拜见佛陀。随后法喜地行大布施,向佛陀及一万亿比丘供养饭食和袈裟,并向佛陀请求皈依三宝,当众宣布未来成佛的宏愿。

须曼那佛当下授记道: "无比龙王将于二阿僧祇又十万 大劫后成就佛果。"无比龙王满怀愉悦的返回龙宫,一直对 授记法喜充满,直至命终。

那一世因为菩萨非人身,所以无缘出家为僧,亦无法通过修行而证得禅定和神通。他只能选择适合自己的身份的事情,即尽可能的累积善行,例如布施和持戒。

如要研习和实修佛陀的教义,不适合投生为其他境界的众生,只有人身才会方便实现种种成就。因为人身适合做各方面的事情,例如:有机会遇见种种苦,从而对出生生厌离;拥有健全的身体和坚强的意志,在修行时不会因种种障碍而退缩。

### 第五佛:丽瓦陀佛

世尊之身量有八十八肘,身光昼夜普照于一由旬之间。

那个时代人类寿命六万岁。

父亲是威普罗王, 母亲是威普罗王后, 都城是须檀若伽。

菩萨在家生活六千年。在须达沙那王妃生下瓦鲁那王子的当天,菩萨乘马车离城出家,有一千万朝臣也随同出家。

菩萨精进修行七个月。

供养乳糜者乃富翁之女, 名沙涂德威。

一位外道供养菩萨八捆稻草,在那伽树(胡桐树)下铺设成五十三肘宽的金刚座。

上首弟子是瓦鲁那比丘与普罗夫摩提瓦比丘。

侍者是珊勃瓦比丘。

世尊三次转法轮。

弟子三次集会。

世尊在龙林入涅槃,佛舍利分配于各国,因为世尊曾希望舍利子可以平均分配至各国供奉。

#### 阿提德瓦婆罗门

在丽瓦陀佛时代,菩萨投生在婆罗门家族,得名阿提德瓦,精通三吠陀。有一天,阿提德瓦婆罗门有缘听闻佛陀开示,当下心生净信,向佛陀请求皈依三宝。他以伽陀赞颂佛陀,并向僧团供养了一千件价值连城的被褥。随后,佛陀授记道: "在二阿僧祇又十万大劫后,你必将成就佛果,尊号乔达摩。"阿提德瓦婆罗门听完后更加法喜,继续精进不断地累积功德波罗蜜。

## 第六佛: 须毘陀佛

世尊之身量有五十八肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是须达摩王,母亲是须达摩王后,都城是须达摩。

菩萨在家生活九千年,得见四相后心生悲痛。在沙曼吉 王妃生下尸哈王子的当天,菩萨在宫殿内剃度出家。

菩萨在宫内精进修习七日, 便证得四禅。

供养乳糜者是沙曼吉王妃。

当菩萨生起离开的念头时,整个宫殿随即上升漂浮在空中,然后下落安置在有那伽菩提树的区域。菩萨自然而然地坐上那伽树下三十八肘宽的金刚座,而众皇亲国戚则纷纷逃离了皇宫。菩萨就是在那伽树下精进修行而觉悟成佛。

上首弟子是阿沙摩比丘与须内陀比丘。

侍者是阿努摩比丘。

世尊三次转法轮。

第二次世尊在须达娑那城门附近的苏质怛逊波吒罗树下, 施展双神变。

弟子三次集会。

世尊弘扬佛法,度化众生至寿龄满九万岁时,在尸哈园中入涅槃,佛舍利被分配至各国供奉。

#### 修阇多婆罗门

在那个时代,菩萨出生在婆罗门家族,名修阁多,居住在蓝摩瓦提城。在有缘听闻佛陀开示后,内心法喜充满,请求皈依三宝,并连续三月行大布施,向佛陀和众比丘供养精致的食物。不久,佛陀授记道:"修阁多婆罗门将于二阿僧祇又十万大劫后成就佛果,尊号乔达摩。"

修阇多婆罗门闻后兴奋不已,因为他深知佛陀所言必定成真,于是精进修习种种功德波罗蜜直到命终。

# 第七佛: 阿诺摩达西佛

世尊之身量有五十八肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是耶沙瓦王,母亲是耶输陀罗王后,都城是阐达 瓦提。

菩萨在家生活九千年,得见四相后心生悲痛。在斯利摩 王妃生下乌婆瓦那王子的当天,菩萨乘坐轿子离城出家,有 三千万朝臣也随同出家。

菩萨精进修行十个月。

供养乳糜者乃阿奴彼摩婆罗门村落的阿奴彼摩富翁之女。

阿奴彼外道供养菩萨八捆稻草,在阿顺那树(鱼木树) 下铺设成三十八肘宽的金刚座。

上首弟子是尼沙娑比丘与阿须伽比丘。(舍利弗和目犍连曾在轮回中得遇此两位优秀的上首弟子,于是分别发愿在未来也有缘成为某一尊佛陀的上首弟子。)

侍者是瓦鲁那比丘。

世尊三次转法轮。

第二次世尊在药种城城门附近的紫檀树下施展双神变。

第三次世尊开示关于吉祥的问题。

弟子三次集会。

世尊在达摩园入涅槃,佛舍利供奉在二十由旬高的佛 塔中。

#### 夜叉大臣

在阿诺摩达西佛时代,菩萨投生为夜叉大臣,不仅威力 无穷,而且位高权重,掌管着数万亿的夜叉。当他听说佛陀 应现世间,心怀喜悦的前去拜见佛陀。他幻化出七宝宫殿, 连续七日在殿中供养斋僧。后来,阿诺摩达西佛授记道: " 夜叉大臣将在一阿僧祇又十万大劫后成就佛果,尊号乔达 摩。"夜叉大臣闻后兴奋不已,精进修习种种功德波罗蜜, 直到命终。

# 第八佛:婆睹摩佛

世尊之身量有五十五肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是阿沙摩王,母亲是阿沙摩王后,都城是阐娑迦。

菩萨在家生活一万年,得见四相后心生悲痛。在郁陀罗 王妃生下蓝摩王子的当天,菩萨乘车离城出家,有一千万朝 臣也随同出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者乃檀若伽城的须檀富翁之女,名檀若伽。

提塔噶外道供养菩萨八捆稻草,在摩坷须那树(大幌伞 枫树)下铺设成三十八肘宽的金刚座。

上首弟子是娑罗比丘与乌婆娑罗比丘。

侍者是瓦鲁那比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在财胜皇家园林说法,度随同出家的一千万朝臣,当时亦有十亿人天闻法开悟。

弟子三次集会。

世尊在寿龄满九万岁时,在达摩之园入涅槃,佛舍利被分配至各国供奉。

#### 吉祥狮王

在婆睹摩佛时代,菩萨投生为吉祥狮王。有一天,狮王 在森林里寻找猎物时,得见婆睹摩佛身光万丈而生净信,右 绕佛陀并三次请求皈依。因内心的法喜以及期望未来也能成 就佛果,狮王连续七日默默守候在佛陀身边,没有离开去寻 觅食。当婆睹摩佛出定时,见狮王如此虔诚,便以未来分智 祥查后授记道:"狮王未来必定成就佛果,尊号乔达摩"。 狮王闻后兴奋不已,对佛教越发信仰,立愿终生精进修行, 勤修种种功德波罗密。

## 第九佛:那罗陀佛

世尊之身量有八十八肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是须提瓦王,母亲是阿诺摩王后,都城是单尼耶 瓦提。

菩萨在家生活九千年,得见四相后心生悲痛。在质陀阁 那王妃生下难多郁陀罗王子时,菩萨步行离城出家。

菩萨精进修行七日。

供养乳糜者是质陀阇那王妃。

须达娑那外道供养菩萨八捆稻草,在摩坷须那树(大幌 伞枫树)下铺设成五十八肘宽的金刚座。

上首弟子是跋达沙罗比丘与质陀蜜陀比丘。

侍者是瓦阇陀比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在财胜皇家园林宣说《转法轮经》,度化随同出家的十万比丘,奠定佛教的基础。

第二次世尊施展双神变降伏大都那龙王,使其心生净信 而皈依。 弟子三次集会。

第二次集会时,世尊开示佛本生,即从发愿成佛的那一 世开始。

世尊在寿龄满九万岁时,在须达娑那城入涅槃。世尊的佛塔高达四由旬。

#### 阇提罗菩萨

在那罗陀佛时代,菩萨投生为阇提罗菩萨,居住在雪山林附近,潜心修行而证得五神通和八定,可以自由的在空中飞行。有一天,那罗陀佛同八万亿阿罗汉,以及已证得阿那含果的一万位优婆塞,一起去度化阇提罗菩萨。

阁提罗菩萨看见佛陀的法相,仿佛就是用种种宝石和黄金镶制而成一般,不分昼夜的向着西面八方散发光芒。当他得知佛陀莅临是为了度化自己时,心中法喜充满,立即为佛陀与众比丘修建住所,日夜赞颂佛恩。当有缘听闻佛陀开示后更加法喜。连续七日飞往北俱卢洲带回食物行大布施,而且还将雪山林中价值连城的龙血树供养佛陀。后来,佛陀授记道:"阁提罗必将在未来成就佛果,尊号乔达摩"。他闻后兴奋不已,越发精进地勒修种种功德波罗密。

# 第十佛: 跋陀无陀罗佛

世尊之身量有五十八肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是阿难陀王,母亲是须奢王后,都城是汉沙瓦提。

菩萨在家生活一万年,得见四相后心生悲痛。在瓦须达 陀王妃生下郁陀罗王子时,宫殿漂浮于空中,随菩萨一起离 开,情景如同须毘陀佛一般。

菩萨精进修行七日。

供养乳糜者是优禅尼村的鹿扎南塔富翁之女。

须蜜多外道供养菩萨八捆稻草,在娑罗罗树(松树)下铺设成三十八肘宽的金刚座。

上首弟子是帝瓦罗比丘与修阇多比丘。

侍者是须曼那比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在弥提罗市的皇家园林内初次说法。

第二次世尊为隐士团体说法。

第三次世尊前往汉沙瓦提城度父亲阿难陀王。世尊当时 一边在空中行走,一边开示自己的故事。

弟子三次集会。

世尊在寿龄满十万岁时,在难陀园入涅槃,佛舍利供奉在高十二由旬的佛塔中。

#### 阇提罗霸王

在跋陀无陀罗佛时代,菩萨投生为一方霸王,名阇提罗。在机缘巧合下,他得见佛陀庄严的法相,亲眼目睹佛身光所散发的十二由旬光芒。与此同时,他还有缘听闻佛法与行大布施,向佛陀和众比丘供养袈裟。最终,佛陀授记道:"阇提罗必将在十万大劫后成就佛果,尊号乔达摩"。

菩萨听后十分高兴,对佛陀愈发信仰,并发愿继续勤修 波罗蜜。

在当时菩萨居住的地区,佛教非常兴盛,即使是外道也会发心护持佛教。

菩萨的信仰坚定不移,一直精进累积波罗蜜,从未退缩 放逸,命终后往生善道。

### 第十一佛: 须美陀佛

世尊之身量有八十八肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是须达陀王, 母亲是须达陀王后, 都城是须达娑那。

菩萨在家生活一万年,得见四相后心生悲痛。在须曼那 王妃生下须弥陀王子时,菩萨骑象离城出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者是那拘罗村的那拘罗富翁之女。

修跋外道供养菩萨八捆稻草,在尼跋树下铺设成五十七 肘宽的金刚座。

上首弟子是婆罗那比丘与萨娑伽摩比丘。

侍者是沙迦罗比丘。

世尊三次转法轮。

第二次世尊降伏宫帕根夜叉, 使其舍弃邪见而皈依。

弟子三次集会。

世尊在寿龄满九万岁时,在美陀园入涅槃,佛舍利被分配至各国供奉。

#### 优多罗青年

在须美陀佛时代,菩萨投生为年轻有为的青年,名优多罗。凭借自己的努力,他拥有多达八万亿的财富。当他有缘得见佛陀庄严的法相,以及身光所散发长达一由旬的光芒后生净信。在听闻佛陀讲法后,法喜充满的他决定将所有的财富供养佛陀和众比丘。

后来,佛陀授记道:"优多罗必将在三万劫后成就佛果,尊号乔达摩"。

优多罗听完十分高兴,当下请求皈依三宝,出家为僧。 同时,发愿将更加精进的修行以圆满波罗蜜。优多罗坚持实 践与理论相结合,精进不放逸的修行而证得五神通,命终后 往生善道。

## 第十二佛: 须阇陀佛

世尊之身量有五十肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是郁伽陀王,母亲是婆婆瓦提王后,都城是须曼 伽罗。

菩萨在家生活九千年,得见四相后心生悲痛。在斯利难 陀王妃生下乌婆阇那王子时,菩萨骑上名为杭萨瓦杭的骏马 离城出家,有一千万人随同出家。

菩萨精讲修行九个月。

供养乳糜者是尸利难陀伽城的尸利难陀伽富翁之女。

须伽陀外道供养菩萨八捆稻草,在摩坷毘罗树(大竹子)下铺设成三十三肘宽的金刚座。

上首弟子是须达娑那比丘与须提瓦比丘。

侍者是那罗陀比丘。

世尊三次转法轮。

第二次世尊在须达娑那园林门口附近的摩坷娑罗树下施 展双神变。 世尊在寿龄满九万岁时,在阐达瓦提城的师罗园入涅槃,佛舍利供奉在三伽浮他(四分之三由旬)高的佛塔中。

#### 转轮圣王

在须阇陀佛时代,菩萨投生为转轮圣王,统治四大洲, 具足转轮七宝。当他听闻佛陀诞生的消息后,即刻带领侍从 去拜见佛陀。在听闻佛陀说法后,内心法喜万分,决定将全 部财富供养佛教,并出家为僧。

当时该地区的百姓因信仰,而常常向佛陀和众比丘供养 日常四事。后来,佛陀授记道:"这位菩萨必将在三万劫后 成就佛果,尊号乔达摩"。

转轮圣王听闻佛陀的授记后,更加法喜的勤修波罗蜜, 努力研习经律和教法,精进修习打坐而证得五神通,可腾云 驾雾,命终后往生梵天界。

# 第十三佛: 毘耶达西佛

世尊之身量有八十肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是须达陀王, 母亲是须阐陀王后, 都城是须单尼耶。

菩萨在家生活九千年,得见四相后心生悲痛。在威摩罗 王妃生下康奢那罗王子时,菩萨乘马车离城出家,有一千万 朝臣也随同出家。

菩萨精进修行九个月。

供养乳糜者是瓦鲁那婆罗门村的婆娑婆婆罗门之女。

修阇多外道供养菩萨八捆稻草,在伽鸠陀树(鱼木树) 下铺设成五十三肘宽的金刚座。

上首弟子是婆利陀比丘与沙婆达西比丘。

侍者是须毘陀比丘。

世尊三次转法轮。

弟子三次集会。

第二次和第三次集会时, 佛陀为须达娑那天王的团体说

法,有九万亿人天证悟阿罗汉。当世尊在众弟子中间开示波 罗提木叉时,也属于第三次集会的内容。

世尊在寿龄满九万岁时,在阿娑陀园入涅槃,佛舍利供奉在三由旬高的佛塔中。

#### 迦叶婆罗门

在毘耶达西佛时代,菩萨投生为婆罗门,名为迦叶。他 博学多闻,尤其精通婆罗门学科。有一次,他在听闻佛陀说 法后心生净信,决定用一万亿的财富修建住所供养佛陀。同 时,清净持守五戒,并请求皈依三宝。

后来,佛陀授记道:"迦叶婆罗门必将在一千八百劫后成就佛果,尊号乔达摩"。迦叶婆罗门闻后法喜充满,愈发精进的修习种种波罗蜜,命终后往生善道。

## 第十四佛: 阿陀达西佛

世尊之身量有八十肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是沙迦罗王,母亲是须达娑那王后,都城是须婆那。

菩萨在家生活一万年,得见四相后心生悲痛。在威娑迦 王妃生下阇那王子时,菩萨骑上名为须达娑那的骏马离城出 家,有九千万朝臣也随同出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者是那伽苏支塔拉。

摩坷鹿吉龙王供养菩萨八捆稻草,在阐娑迦树(黄兰树)下铺设成五十三肘宽的金刚座。

上首弟子是山陀比丘与乌婆山陀比丘。

侍者是阿婆耶比丘。

世尊三次转法轮。

弟子三次集会。

世尊在寿龄满十万岁时,在阿诺摩园入涅槃,佛舍利被分配至各国供奉。

#### 须尸摩隐士

在阿陀达西佛时代,菩萨投生为须尸摩隐士,居住在 阐娑迦城。他乐善好施,设布施堂供养大众饮食。后来,他前往雪山林出家为隐士,精进修行证得八禅定和五神通,可随意去往天界。他对众生一直心怀慈悲,常指导大众累积善业。

当须尸摩隐士有缘拜见佛陀,内心法喜充满,即刻飞到天界取来塔娄木兰花、暹罗郁金香和波利阇多迦花供养佛陀。后来,佛陀授记道:"须尸摩隐士必将在一千八百劫后成就佛果,尊号乔达摩"。须尸摩隐士闻后十分高兴,决定更加精进地累积波罗蜜。

# 第十五佛: 达摩达西佛

世尊之身量有八十肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是娑罗那王,母亲是须难陀王后,都城是娑罗那。

菩萨在家生活八千年,得见四相后心生悲痛。在威质多利王妃生下芬若瓦达那王子时菩萨离城,当时菩萨所居住的宫殿也上升至天空,然后下落安置在菩提树下,有一万亿人随同出家。

菩萨精进修行七日。

供养乳糜者是威质多利王妃。

看守稻田的尸利阿荼那供养菩萨八捆稻草,在频毘阇拉树(相思子树)下铺设成五十三肘宽的金刚座。

上首弟子是婆多摩比丘与普娑提瓦比丘。

侍者是须尔陀比丘。

世尊三次转法轮。

弟子三次集会。

第三次集会时,世尊在须达娑那园宣说头陀行的利益,同时封坷梨达大长老头陀第一。

世尊在寿龄满十万岁时,在舍沙瓦提城的凯沙园入涅槃,佛舍利供奉在高三由旬的佛塔中。

#### 富兰陀罗帝释天王

在达摩达西佛时代,菩萨投生为帝释天王,名富兰陀罗。有一次,他带领众随从一同去供养佛陀,当看见佛陀的身光如正午的太阳,照耀着法界时,他内心法喜充满,决定以鲜花和天乐供养佛陀。后来,佛陀授记道: "富兰陀罗帝释天王必将在一千八百劫后成就佛果,尊号乔达摩。"富兰陀罗帝释天王听后十分高兴,愈加精进的累积种种波罗蜜。

## 第十六佛:悉达陀佛

世尊之身量有六十肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是乌提那王, 母亲是须婆娑王后, 都城是卫婆罗。

菩萨在家生活一万年,得见四相后心生悲痛。在须曼那 王妃生下阿努婆摩王子时,菩萨乘金轿子离城,前往其出生 的皇家园林出家,有一万亿朝臣也随同出家。

菩萨精进修行十个月。

供养乳糜者是阿萨提村的婆罗门之女苏聂达。

看守稻田的瓦鲁那供养菩萨八捆稻草,在夜花树下铺设成四十肘宽的金刚座。

上首弟子是珊婆罗比丘与须弥陀比丘。

侍者是丽瓦陀比丘。

世尊三次转法轮

第一次世尊在伽耶鹿野园为一万亿比丘宣说《转法轮经》。

第三次世尊在都城卫婆罗为皇族亲戚开示《佛种姓经》。

世尊首次在不死城的不死园林中,为珊婆罗王与须弥陀 王两兄弟讲经说法,当他们闻法后戒心生净信而出家,最终 证悟阿罗汉并成为佛陀的上首弟子。那时,世尊在十亿漏尽 比丘中间开示波罗提木叉。

弟子三次集会。

世尊在寿龄满十万岁时,在黄金竹城的阿诺摩园入涅槃,佛舍利供奉在以宝石修建的三由旬高的佛塔之中。

#### 曼伽罗婆罗门

在悉达陀佛时代,菩萨投生为曼伽罗婆罗门,居住在摩偷罗城。在学完婆罗门的各门学科后,因对财富生厌恶,而决定将钱分发给穷人和急需者。然后出家隐士修习苦行,直至证得禅定和神通,可随意地腾云驾雾。当他听到佛陀应现世间的消息,当下心生信仰而前去拜见佛陀。在听闻佛陀讲法后,决定行大布施,飞往南瞻部洲取来莲雾,供养佛陀及九万亿位比丘。

后来,佛陀授记道: "摩偷罗隐士必将在九十四劫后成就佛果,尊号乔达摩。"摩偷罗隐士听后非常高兴,发愿将继续精进累积各种波罗蜜,直至命终。

# 第十七佛:帝沙佛

世尊之身量有六十肘。

那个时代人类寿命十万岁。

父亲是阇那珊陀王,母亲是婆头摩王后,都城是凯摩伽。

菩萨在家生活一万年,得见四相后心生悲痛。在须跋陀 王妃生下阿难陀王子时,菩萨骑上名为须那达拉的骏马离城 出家。

菩萨精进修行十五日(另有记载是八个月)。

供养乳糜者是毘罗村的毘罗富翁之女。

看守稻田的威齐商刊咖供养菩萨八捆稻草,在阿沙那树(紫檀树)下铺设成四十肘宽的金刚座。

上首弟子是婆罗门提婆比丘与乌达耶比丘。

侍者是沂曼迦比丘。

世尊三次转法轮。

弟子三次集会。

第三次集会时,世尊在安和城为众皇亲国戚宣说《佛种 姓经》。 世尊在寿龄满十万岁时,在须伽陀瓦迪城的难陀园入涅槃,佛塔高三由旬。

#### 修阇多王

在帝沙佛时代,菩萨投生为修阇多王,统治着雅萨瓦提城。因对生、老、病、死之苦生悲伤,决定舍弃全部财富出家为隐士,具足神通威力。有一天,当他听到佛陀应现世间的消息后,即刻前去拜见佛陀,当下心生净信,以神通威力去到忉利天取来塔娄木兰花、暹罗郁金香和波利阇多迦花供养佛陀。后来,佛陀授记道:"修阇多隐士必将在九十二劫后成就佛果,尊号乔达摩。"修阇多隐士听后非常高兴,更加精进地修习种种波罗密。

# 第十八佛:普沙佛

世尊之身量有五十八肘。

那个时代人类寿命九万岁。

父亲是伽阇耶那王,母亲是悉利摩王后,都城是伽西伽 (迦尸)。

菩萨在家生活九千年,得见四相后心生悲痛。在奇沂瞿 昙弥王妃生下阿难陀王子时,菩萨骑象离城出家,有一千万 人随同出家。

菩萨精进修行七日(另有记载是六个月)。

供养乳糜者是富翁之女, 名为尸利阿荼。

尸利阿荼那优婆塞供养菩萨八捆稻草,在阿摩勒果树(油柑树)下铺设成三十八肘宽的金刚座。

上首弟子是须奇陀比丘与达摩阇那比丘。

侍者是珊毘耶。

世尊三次转法轮。

弟子三次集会。

第一次集会时,两位上首弟子请求出家并觉悟阿罗汉。

第二次集会时,世尊在迦尸城为伽阇耶那王的众皇亲国 戚宣说《佛种姓经》。

世尊在寿龄满九万岁时,在拘尸那罗城的须那园入涅槃,佛舍利被分配至各国供奉。

#### 已胜者王

在普沙佛时代,菩萨投生为已胜者王,统治伏敌者城。 已胜者王有机缘得见佛陀而生净信,决定行大布施。后来, 他还舍弃财富出家为僧,经修习而精通三藏,热衷于为大众 讲经说法。后来,佛陀授记道:"已胜者王必将在九十二劫 后成就佛果,尊号乔达摩。"

### 第十九佛: 毘婆尸佛

世尊之身量有八十肘。

那个时代人类寿命八万岁。

父亲是般头摩王,母亲是般头摩提王后,都城是般头摩提。 摩提。

菩萨在家生活八千年,得见四相后心生悲痛。在须檀那 王妃生下珊瓦达康陀王子时,菩萨骑马离城出家,有八万四 千朝臣也随同出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者是须达娑那富翁之女。

看守稻田的修阇多供养菩萨八捆稻草,在阿摩勒果树(油柑树)下铺设成三十八肘宽的金刚座。

上首弟子是康陀比丘与提沙比丘。

侍者是阿须伽。

世尊三次转法轮。

在首次说法中,两位上首弟子证悟阿罗汉。

弟子三次集会。

世尊在寿龄满八万岁时,在须弥陀园入涅槃,佛舍利供奉在高七由旬的佛塔之中。

#### 无比龙王

在毘婆尸佛时代,菩萨投生为无比龙王,具无穷的威力。当无比龙王听到佛陀应现世间的消息后法喜万分,即刻带领几十亿位侍从前去拜见佛陀。当他看到佛陀的身光所散发出长达七由旬的光芒时,当下心生净信,决定以七宝制成的尖顶塔供养佛陀及众比丘。此外,还连续七天布施膳食以及供养珍珠、宝石等七宝。

后来,佛陀授记道: "无比龙王必将在九十一劫后成就佛果,尊号乔达摩"。无比龙王听后十分高兴,决心愈加精进累积种种波罗蜜,直至命终。

# 第二十佛: 尸弃佛

世尊之身量有七十肘。

那个时代人类寿命七万岁。

父亲是阿鲁那王,母亲是婆婆瓦提王后,都城是阿鲁那 瓦提。

菩萨在家生活七千年,得见四相后心生悲痛。在沙婆羯摩王妃生下阿脱罗王子时,菩萨骑象离城出家,有十三万七千人也随同出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者是须达娑那村的毘耶富翁之女。

阿诺摩达隐士供养菩萨八捆稻草,在白莲树(另有记载 是野生芒果树)下铺设成二十四肘(另有记载是三十二肘) 宽的金刚座。

上首弟子是阿毘浮比丘和名珊婆瓦比丘。

侍者是凯曼伽罗。

世尊三次转法轮。

第三次世尊在修利婆城的城门附近施展双神变,降伏外

道的醉意与慢心, 使之皈依。

弟子三次集会。

第三次集会世尊在塔那沙车城驯服了一头名为滕那般咖的大象。

世尊在寿龄满七万岁时,在都沙园入涅槃。佛舍利聚集 一处,没有作分配。佛舍利供奉在高七由旬的佛塔之中,而 佛塔是用七宝建造而成,美如雪山。

#### 伏敌者王

在尸弃佛时代,菩萨投生为伏敌者王,统治着巴利普达城。当佛陀莅临巴利普达城时,伏敌者王异常高兴。他五体投地向佛顶礼,然后连续七天向僧团供养膳食、千万匹布和日常用品,此外,还供养了一匹宝马给佛陀。

后来,佛陀授记道:"伏敌者王必将在三十一劫后成就佛果"。伏敌者王听后十分高兴,愈发精进修习种种波罗蜜,直到命终。

# 第二十一佛: 毘舍浮佛

世尊之身量有六十肘。

那个时代人类寿命六万岁。

父亲是须婆提陀王(另有记载是富跋婆迪咖王),母亲 是耶沙瓦提王后,都城是阿诺摩。

菩萨在家生活六千年,得见四相后心生悲痛。在须奇陀 王妃生下须婆普达王子时,菩萨乘金轿子离城出家,有七万 朝臣也随同出家。

菩萨精进修行六个月。

供养乳糜者是须奇陀村的尸利阿荼那。

那利那塔龙王供养菩萨八捆稻草,在娑罗树下铺设成四 十肘宽的金刚座。

上首弟子是须那比丘与郁陀罗比丘。

侍者是乌婆珊陀比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在阿努彼摩城附近的阿鲁那园林,为须那童 子比丘和郁陀罗童子比丘宣说《转法轮经》 第三次世尊在阿努彼摩城施展双神变降伏外道的邪见。 弟子三次集会。

第三次集会发生于世尊在那利瓦那城度化乌婆珊陀比丘时,后来乌婆珊陀比丘证悟阿罗汉,并成为了世尊的侍者。

世尊在寿龄满六万岁时,在乌萨巴瓦迪城的凯摩园入涅槃。佛舍利被分配至各国供奉。

#### 善见王

在毘舍浮佛时代,菩萨投生为善见王,统治着舍罗婆瓦迪城。有一次,善见王有缘得见佛陀并听闻佛法开示后,心生法喜而向佛陀和众比丘供养上好的米饭、水和袈裟,同时还为僧团修建上千座寮房和凉亭。后来还将自己所有的财富供养佛教,并出家为僧,精进持戒修行。

后来,佛陀授记道:"善见王必将在三十一劫后成就佛果,尊号乔达摩"。善见王听后十分高兴,发愿将更加精进 地修习波罗蜜。









# 第九章 贤劫里的佛陀

# 贤劫第一佛: 拘留孙佛

第二十二尊为菩萨授记的佛陀。

世尊之身量有四十肘。

那个时代人类寿命四万岁。

父亲是阿义达陀婆罗门,母亲是威沙迦婆罗门。父亲负责为安和国的凯曼伽罗国王出谋划策,在那个时代,婆罗门种族最受世人敬仰。

菩萨在家生活四千年,得见四相后心生悲痛。在威罗阁 摩那王妃生下郁陀罗王子时,菩萨乘马车离城出家,有四万 人也随同出家。

菩萨精进修行八个月。

供养乳糜者是苏吉林塔村的婆耆林塔婆罗门之女。

看守稻田的须拔陀供养菩萨八捆稻草,在尸利沙树下铺设成三十四肘(另有记载是二十六肘)宽的金刚座。

上首弟子是威都罗比丘与珊阇瓦比丘。

侍者是菩提迦比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在摩羯拉城附近的仙人堕处鹿野苑,为四万位随同出家的比丘初次说法。

第二次世尊在伽那慰阇城附近的摩坷娑罗树下施展双神 变,有无数的人天证悟佛法。

只有一次集会,即万佛节在那慰阇城的仙人堕处鹿野苑 集会,世尊在四万阿罗汉中间宣说波罗提木叉。

世尊在寿龄满四万岁时,在凯摩园入涅槃,供奉佛舍利的佛塔高一伽浮他。

在拘留孙佛时代,菩萨投生为谶摩王,统治着安和城。 缘起对佛陀虔诚地信仰而行大布施,供养佛陀和僧团上好的 食物、僧钵、袈裟和药物,以及其他精致的资具。当他听闻 佛陀讲法后,内心更加法喜,于是决定舍弃所有财富出家为 僧。

后来, 佛陀授记道: "谶摩王将在这一劫中成就佛果"。 谶摩王听后十分高兴, 愈发精进地累积波罗蜜。

# 贤劫第二佛: 拘那含牟尼佛

第二十三尊为菩萨授记的佛陀。

世尊之身量有三十肘。

那个时代人类寿命三万岁。(当拘留孙佛的教法衰落后,人类寿命降至十岁,然后再增至阿僧祇年,而后又降至三万年。)

父亲是映若达陀婆罗门,母亲是郁陀罗婆罗门,父亲是 一位伟大的婆罗门,都城是须婆瓦提。

菩萨在家生活三千年,得见四相后心生悲痛。在卢奇伽 陀王妃生下萨陀瓦哈王子时,菩萨骑象离城出家,有三万人 也随同出家。 菩萨精进修行六个月。

供养乳糜者是安义须那婆罗门之女。

看守稻田的阁达定荼咖供养菩萨八捆稻草,在优云华树 (无花果树)下铺设成二十肘宽的金刚座。

上首弟子是频约沙比丘与郁陀罗比丘。

侍者是须提奢比丘。

世尊三次转法轮。

第一次世尊在达娑那城附近的仙人堕处鹿野苑,初次宣 说《转法轮经》,度随同出家的三万比丘。

第二次世尊在孙陀拉城附近的摩坷娑罗树下,施展双神 变降伏外道的邪见。

第三次世尊在天界向天人宣说七部《阿毗达摩》。

只有一次集会,即世尊坐在三万亿位阿罗汉中间,该次 的集会也让世尊得到了两位上首弟子。

世尊在寿龄满三万岁时,在婆婆陀园入涅槃,佛舍利被分配至各国供奉。

在拘那含牟尼佛时代, 菩萨投生为奔帕达王, 统治着弥

提罗城。在佛陀经过弥提罗城时,他有缘拜见佛陀并听闻佛法。当下他心生法喜,恳请佛陀留下度雨季安居,并行大布施,向佛陀和僧团供养各种价值连城的资具。例如:来自奔端那城的丝绸、纱布、羊毛、树皮布和棉布,以及用黄金铸造而成的各种用具。后来,佛陀授记道:"奔帕达王将在这一劫中成就佛果。"奔帕达王听后十分高兴,决定更加精进地累积波罗密。

## 贤劫第三佛: 迦叶佛

第二十四尊为菩萨授记的佛陀。

世尊之身量有二十肘。

那个时代人类寿命两万岁。

父亲是达陀婆罗门,母亲是檀那瓦提婆罗门。父亲是波 罗奈城伟大的婆罗门,当时婆罗门种族最受世人敬仰。

菩萨在家生活两千年,得见四相后心生悲痛。在须难 陀王妃生下伊质多阇那王子时,菩萨与侍从们乘宫殿离城出 家,有一千万人也随同出家。

菩萨精进修行七日。

供养乳糜者是须难陀王妃。

看守稻田的苏摩供养菩萨八捆稻草,在尼拘律树(榕树)下铺设成十五肘宽的金刚座。

上首弟子是帝沙比丘与婆罗豆瓦阇比丘。

侍者是萨婆弥陀比丘。

世尊五次转法轮。

第一次世尊在波罗奈城的仙人堕处鹿野苑初次宣说《转 法轮经》,度随同出家的一千万比丘。

第三次和第四次世尊施展双神变。

第五次世尊降伏那罗提婆夜叉,使其具足正见,皈依 世尊。

只有一次集会,即世尊在万佛节当天,坐在三万亿位阿 罗汉中间,宣说《波罗提木叉》。

世尊在寿龄满两万岁时,在迦尸国的阁陀围耶城之阁 陀围耶园入涅槃。佛舍利没有作分配,合供在一由旬的佛塔 中。该佛塔由金砖和宝石建造而成。

在迦叶佛时代,菩萨投生为护明婆罗门,精通婆罗门的各门学科,上知天文,下知地理,具备星相学和预知能力。同时,他还有一位挚友,是佛陀的侍者之一,名为棒打优婆塞,以制作陶器为生。

有一次,棒打优婆塞邀请护明一起去听佛陀讲法,之后,护明因心生净信而出家为僧。出家之后,他精进研习三藏,热衷弘法,成为一位备受爱戴的出家人。

佛陀在见证他的能力和事迹之后,授记道:"护明比丘 将在这一劫中成就佛果。"

护明比丘听后十分高兴,愈发信仰佛教,发愿将继续累积波罗蜜,圆满具足佛陀的三恩:智慧恩、清净恩和慈悲恩。

# 贤劫第四佛: 乔达摩佛

我们的菩萨是贤劫的第四尊佛,而且就算世尊已经入涅槃,但是当今仍然属于释迦牟尼佛的时代,因为依然有佛教徒在修习和实践世尊的教法。

在轮回流转中,菩萨常随诸佛修习种种波罗蜜,最终以 智慧成就佛果,成为智者型的佛陀。

- 1. 菩萨需累积圆满三个等级的十波罗蜜,合计为三十波 罗蜜。同时还要修习五种大舍,即:财富、儿女、妻子、身 躯与生命。
- 2. 菩萨需修习波罗蜜长达二十阿僧祇又十万大劫,一劫等于一个世界成毁的时间。

- 3. 菩萨成佛前的最后身投生为第四层天——兜率天的男 天人。机缘成熟时,天人与梵天会前来恭请菩萨降世成佛。
- 4. 菩萨在许诺之前,会进行五个方面的省察。只有当人 间具足以下条件时,菩萨才会降世。
- 4.1时间:人类的寿命应在一百岁至十万岁之间,因为如果人类的寿命少于一百岁,那么必将烦恼重,智慧少,很难通达圣谛。
- 4. 2洲:在宇宙中的四大洲(大陆),菩萨必将选择诞生于南瞻部洲,因为这个洲的人类比其他大洲更容易遭遇苦。南瞻部洲的人内心坚强,有可能以行善成就阿罗汉,也有可能选恶而成为地狱众生。
- 4. 3地方: 菩萨诞生的地区, 需环境适合, 人民生活富足, 具开悟的慧根, 生活不过于贫苦, 也不过于富饶。
- 4.4种族: 诞生在那个时代,世人最为推崇敬仰的种族,例如帝王或婆罗门。
- 4.5生母:有具大福报的生母,即需清净持五戒、不对男性产生动摇、勤修波罗蜜长达十万劫。

当摩耶王后生下菩萨后的七天,便往生了。(生母当世只会生下成佛的菩萨,不会再生下其他孩子。菩萨是杰出者,即色身与法身都卓越非凡)

乔达摩佛陀依佛种姓具足种种特征,只是世尊住世的时间相对较短,这因为世尊是在人类寿命只有一百年的时代觉悟。那时人类的烦恼很重,相反慧根却很浅。

无论如何,世尊已应现世间,并成为世人最伟大的善知识。而且就算世尊已入涅槃两千五百多年,但至上的法宝依然长久住世,杰出的僧宝也依然薪火相传。

# 出生在佛法住世的时代

若我们出生时具足五个因缘,即算是无比幸运之人。因此,我们应善用时间,让生命充满意义,而非碌碌无为的度过一生。

### 这五个因缘分别是:

- 1. 生为身体健全无缺陷的人, 具足聪明智慧。
- 2. 生在佛法依然住世的时代。
- 3. 具足优秀的善知识,有机会接受教育,以及依教法如法实践。
  - 4. 生在具足正见的家族, 周围的人也皆具足正见。
  - 5. 自己本身也是一个具正见者。

上述的五个因缘十分重要,它将会无限的利益我们的一生。

第一点生而为人显得尤为重要,因为人类拥有自我提升的智慧。特别是能如实知见四圣谛,明白无论生为什么都是苦。人类生活中的苦随处可见,当认识到苦后,就会追寻苦的根源,然后发现是缘起于"渴望"。渴望得到这样或那样的东西,当无法实现时便会产生苦,只有在停止或舍离渴望

时,苦才会消失。苦灭的状态就是证得涅槃,而至于灭苦之道,就是精进增长八正道。

若生为其他境界的众生,将很难如实知见苦,例如地狱 众生、饿鬼和阿修罗因痛苦无比,而无法生起见苦之智慧。 如果生为畜生,整日都忙于觅食温饱,亦无暇顾及其他的事 情。

至于出生在比人类更优越的其他境界之众生,例如天人 和梵天,则因为生活过于快乐,寿命过于长久,使之放逸而 看不见苦,也就不再关心提升自我的问题。

然而虽生而为人,但如果有生理缺陷,例如:眼瞎、耳聋、哑巴、疯癫、弱智,也很难或不方便做其他的事情。

如果生而为人,但没有出生在佛法住世的时代,也无法 为断尽轮回而修波罗蜜。因为那个时代缺少善知识,例如: 没有教导佛之导师。

即便佛法依然住世,可是如果出生在边远地区,居住在 深山老林或佛法传播不到的地方,也毫无意义。

关于家族或周遭的人需具足正见这一点也很容易理解, 即与自己有关的亲人、朋友或同事,如果他们具足邪见或信 仰外道,必将成为我们修波罗蜜的障碍。 至于自己如果没有正见,那么一切都将变得毫无意义, 因为那将意味着失去一切修波罗蜜的机缘。正见即正确的见解,也就是如实知见一切事实真相。例如:知见一切皆是 苦,一切皆无常,不受人的控制,应如实了知因果之律,相 信善恶的存在,亦相信善有善报恶有恶报,父母有恩于自 己,相信有来世的存在等等。

如实看清人们沉沦的种种爱欲,无论是俊美的相貌、动 听的声音、飘香的气味、美味的滋味还是动人的触感,这一 切都是无常的,都是虚假的,终将会走向衰退毁灭。无论是 人类的爱欲,还是天人的爱欲皆如此。

当我们拥有正确的见解, 便不会在生活中放逸。

基于此因,这五种因缘是我们应该具备的要素,它将有助于我们更加便捷的修波罗蜜。

因此,圆满具足五个因缘的人不应随意失去良机,而是应抓紧勤修功德波罗蜜。

无量诸佛是我们修波罗蜜道上的典范,他们无师自通,不但脱离了轮回,还慈悲度化众生,使无数的众生得见真理,证悟佛法。

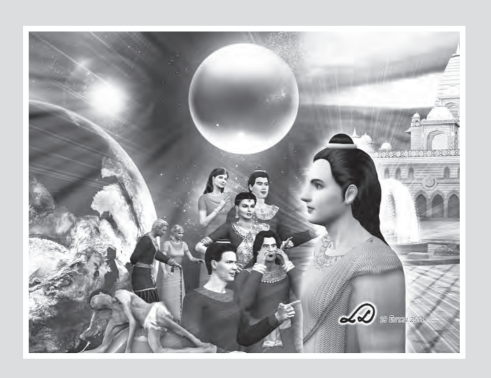
我们其实也是幸运者,在佛陀的慈悲下得见佛法,并具足追随佛陀的机缘。重要的是自己敢不敢迈出这一步,或者让烦恼一世又一世的束缚自己,在轮回中不断的流转,遭遇永无止境的痛苦。

当下我们正圆满具足五个因缘,可以立下成佛的志向。 只要意志坚定,我们也可以成为一位志存高远的菩萨。









# 第十章后记

原先佛陀也是一个平凡无奇的普通人,生活并非幸福圆满。但是他对脱离苦海却有着坚定不移的决心,无论这个路程需要多久也无所畏惧。同时,他心怀大慈悲,希望众生也能同自己一起离苦得乐。这绝非易事,就像有些人雄心壮志立下目标,并决心为此而奋斗不息,可惜最后却降低目标或直接放弃。

如果我们敞开心扉,不再固持己见,而是如实的认知世界。那么就会发现生而为人,无论是男或女、贫或富、年龄大或小,生活中都会遇到各种问题或者种种苦,就算遇见快乐,那非长久。当我们对生命加深认知后,就会明白每个生命都会束缚于因果之律,即种下什么因,就会得

到相应的果报,正所谓善有善报,恶有恶报,报应的时间或快或慢而已。

当众生造业,无论是善业或恶业,往生后都会根据个人生前造下的业,在各个境界中继续轮回流转。而当菩萨精进累积波罗蜜,具足更多的智慧后,就会逐渐明白其实这些境界就像一座囚禁众生的监牢,同时也了解如何才能脱离此监牢。

从菩萨的故事中可知,当菩萨知道包括自己在内的一切众生,都是被囚禁在各个境界的囚徒时。菩萨便开始为实现最终的目标而努力培养自己,以生命为赌注精进修习波罗蜜。以至于有一个比喻:菩萨知道只有赤脚穿越布满赤红炭火和长矛的浩瀚宇宙,才能成就佛果。那他也会为了证得一切知智,毫不犹豫地走向尽头。就算有些人会对菩萨的行为感到奇怪,但只要菩萨知道此为善行,行善是为了培育自己,为了增长波罗蜜,同时援助众生脱离苦海,那么他就会全心全意去实践。

菩萨从最初修波罗蜜到最后觉悟成佛的漫长厉程,其实简单的概括就是:缘起于发现种种苦,然后以正确的方式过生活,深入培养自身的德行,并在行善的同时援助众生,一起实现最终的目标。事实上,我们要想如实知见世间并如法

过活,确实需要一位模范导师的指引,而最卓越和最适合的导师,其实就是我们伟大的佛陀。

学习菩萨的事迹显得尤为重要,它是我们在培养和提升自己的一个典范。只有那样我们才不会白白浪费时间,摸石头过河。我们只需要以成功者为榜样,如法的生活,就自然能越过种种障碍。对于菩萨曾经的过失,我们要引以为戒,千万不要再去做,而对于那些让菩萨走向成功的因素,我们则应该积极学习和实践。只要我们坚定不移地跟随佛陀的脚步,就必将会安全顺利的实现"离苦得乐"的目标,让世界实现真正的和平。





# 静坐指南

静坐能使您轻松舒服,拥有内在的祥和与快乐感。它长久以 来被佛教推崇,能为我们的日常生活带来快乐与平静,能提高我 们的警觉性与智慧。它并没有什么神秘之处,很容易被人接受。

(诠:最好能有具经验的导师在旁指导,方能获得最佳成效,患有精神问题者忌习。)

以下是泰国北揽寺帕蒙昆贴牟尼祖师(湛塔萨罗比丘)所教 导的法身法门静坐方法:

### 一、首先向三宝致敬:

这能使我们的心得到放松,作好受持五戒或八戒的准备,使自己具有完善的德行。

### 二、回想自己所修的功德:

跪坐或侧坐,忆念自己过去、现在与未来所修以及将要修的功德。忆念功德,直到感觉全身都充满了功德。

### 三、放松心情 、准备静坐:

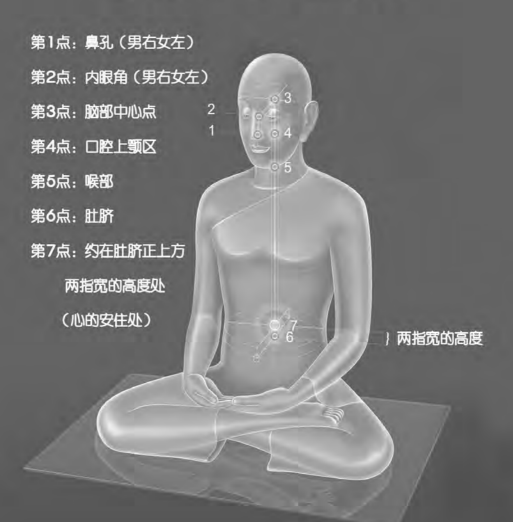
以单盘的坐姿坐下,腰背挺直,右腿盘放在左腿上,双手掌心朝上摆放在内足踝上,右手食指指尖轻轻碰触左手拇指尖。 (参考文后附图:身体内的七个定心点正视图)找到自己感到最 舒服的姿势,但不要懒洋洋的!然后轻轻地闭上眼睛,就好像到了晚上要入眠一样。双眼不要紧闭,放松眉心。放松全身的肌肉,从脸部开始,然后到脖子、手臂、胸口、大腿以及小腿。眉心与肩膀不要有紧绷的感觉,整个身体都放轻松,让自己舒舒服服地进入一个静定的状态。

### 四、在身体内的中心点观想一颗水晶球:

观想一颗透明、光亮、晶莹的水晶球,浮现在身体的中心 点。(参考文后附图:身体内的七个定心点正视图)这颗水晶球 晶莹剔透,就像一颗闪亮的星星。与此同时,心里默念"三玛 阿罗汉",如同念佛一样。您也可以观想一颗水晶球,按照顺 序慢慢地从第一个定心点移动到第七个定心点,(参考文后附 图:身体内的七个定心点正视图)同时心里默念佛圣号"三玛阿 罗汉"如果您已经看到了身体内中心点的水晶球,就保持轻松舒 服的感觉,继续观想它。如果水晶球消失了,也不要感到失望, 继续保持轻松舒服的感觉,然后重新开始观想一颗水晶球。如果 水晶球不是浮现在身体内的中心点, 而是在其他的地方出现, 不 要用力,只需慢慢地将它引导回身体内的中心点就可以了。如果 水晶球已经静止在身体内的中心点了, 就把注意力放在水晶球的 中心点。当水晶球的中心点有一颗小星星般的光点出现时, 就把 注意力放在那颗小星星上,让它成为您静坐的重心。这时您的心 会自己调整, 直至完全静止。与此同时, 您的心会从这一点开始 坠落,然后就会有一颗光球从水晶球的中心点处浮现。这颗光球 是"初道光球"或称为"法球"。这颗光球就是通往涅槃之路的起点。

观想所缘是我们在日常生活中很容易就可以做到的事情,坐着、站立、行走、躺下休息或在进行其他活动时,都可以观想。最好能持续地做,而且要在毫无压力的情况下观想。无论您处于什么样的程度,必须谨记,知足于您的进度。以防止过分渴望成就的感觉,成为您静坐过程中的障碍。若您已经静坐到了一个稳定的阶段,能观想到如钻石般光亮的"法球"出现在自己身体内的中心点,就试着维持它。若能做到,您的静坐将持续进步,并使您的生命迈向快乐、成功、宁静与祥和。

# 七个定心点的正视图



# 静坐需知

### 一、忌有压力:

静坐时,不要强迫自己,不要紧闭双眼,以为这样会更快看 到光球或所缘。不要让您的手臂、腹部或身体感到有压力, 因为任何压力都会造成您的心离开身体内的中心点,而移到 您感到有压力的部位去。

### 二、当能看到任何东西时,忌求急进:

您须保持自己的心时刻处于中立,不要因所缘或佛号分心。 您不必担心所缘什么时候出现,就如太阳自然升起和落下一 般,它会在适当的时候自然而然地浮现。

### 三、不必观呼吸:

这种静坐方法是从观想光球(水晶球)开始,当您静坐到能证得"法球"时,就能继续往内观"细人身"(我们做梦所看到的自己)、"天人身"、"色界天人身"和"无色界天人身"(欲界天、色界天和无色界天"三界"内的身体),直至"种姓法身"、"须陀洹法身"、"斯陀含法身"、"阿那含法身"与"阿罗汉法身"(超越"三界"的身体)。到了这个程度时,研习者才可进行"内观"。在观想所缘的阶段,不必观呼吸。

### 四、时刻将心维护在身体内的中心点:

静坐结束后,还是要时刻将心维护在自己身体内的中心点。 行、住、坐、卧时,都不要让您的心离开身体内的中心点, 让心继续停留在自己身体内的中心点,同时观想水晶球并默 念佛圣号"三玛阿罗汉"。

### 五、把身体内"所见"接引到中心点:

把心中"所见"轻轻接引到身体内的中心点。如果"所见" 消失了,不必追寻,只要继续维持您的注意力集中于身体 内的中心点,默念佛圣号,心会自然而然地获得宁静,新的 "所见"也就会出现。

以上所描述的静坐方法,会给我们的人生带来较多的快乐。如果研习者不放弃,且能持之以恒地精进练习,直至证得法球,并终身持续地将其维护在身体内的中心点。它,将会成为您今生的依靠,为您带来今生乃至生生世世真正的快乐。

(注:以上所叙述的静坐方法,是祖师所教授与传承下来的,如有任何疑问,请向有经验的导师或法师询问,或上网查阅各地法身中心的联络处,寻求指导。)

# 静坐的盖处

### 一、对个人的益处

### 心理方面:

您的心会感到轻松舒服, 平静祥和, 记忆力也会增强。

### 性格方面:

您的自信心增加,体现出自性的镇定,且嗔心也随之削弱, 对待他人谦恭慈悲。

### 日常生活:

您的生活素质将随着压力的消失而获得提升,事业或学业都会变得更加顺利,身心更加健康。

### 道德与抉择:

能清楚地识别事情的对错与好坏。另外,因为研习者了解了 因果规律,所以对重要的抉择能做出正确的判断,抑制错误的行 为,并对自己所作的决定充满了自信与满足感。

### 二、对家庭的益处

### 宁静与成就:

家庭生活会更和谐。通过家人之间的互相尊重、互相体谅, 身为父母者能更好地领导家人迈向美好的人生。

### 合作:

家庭成员会齐心协力,携手合作,解决彼此之间共同面对的问题。

### 三、对国家的益处

### 和谐的社会:

个人不健全的性格,会给社会及国家带来很大问题。如果每个人都能学习静坐,使内心祥和平静,人与人之间必能和睦相处,犯罪和滥用毒品的问题也就会与日锐减。

### 尊重:

修行静坐与持守戒律,将会使人与人之间更能互相尊重、互 相体谅,也势必能消除个别社区间的互相猜忌。

### 关怀的社会:

经由研习静坐,我们在享受平静的生活之余,更愿意参与社会的义务工作,为社会及国家谋求幸福。

### 四、对宗教

- -正确了解佛教与其恩泽,进而修习止观禅定。了解其并不荒诞不经,且唯有此路才能解脱苦海,得证涅槃之果。
- -促进对三宝产生坚定敬仰,成为诸佛护法者,进而加以推 广,成为正确地弘法与修行之主力。
- -续佛慧命,弘扬佛法。只要还有信徒仍在持戒修行,佛教必 定依然昌盛不衰。
- -成为佛法护持者。体证修行益处之后,勤劝亲友共同布施、 持戒、修习禅定。





# 主要华语地区的法身中心

### 泰国 (Headquarters)

### 法身基金会 Dhammakaya Foundation

40 Mu 8, Khlong Song, Khlong Luang,

Pathum Thani 12120,THAILAND

Tel: +(66-2) 831-2553, +(66-8)6529-0142

Fax: +(66-2) 5240270 to 1

Email: Dhammakaya Foundation Office:info@dmky.org

Webmaster: webmaster@dhammakaya.or.th

### 中国 (China)

释心平 Tel:+(86)137-6470-8236 QQ:1814036455

中国上海市,杨浦区,武东路28弄13号10楼1002室

E-mail: xinping1000@hotmail.com

Line: pming072, ming072

释觉旭 Tel: +(86)131-7885-7959 QQ: 910653710

泰国+66875162071; E-mail: pp072@yahoo.com

### 香港 (Hong Kong)

### Wat Phra Dhammakaya Hong Kong

385-391, 2/F, Henning House, Hennessy Rd., Wanchai,

Hong Kong

Tel: +(852) 2762-7942, +(852)2794-7485

Fax: +(852) 2573-2800

Website: www.dmc.hk

Email: dmchk@netvigator.com

### 新加坡 (Singapore)

### Kalyanamitta Centre (Singapore)

146B Paya Lebar Road, ACE Building #06-01,

Singapore (409017) Tel: +(65)6383-5183

E-mail:dimcsg@dhammakaya.tor.ch, dimcsg@singnet.com.sg

### 台湾 (Taiwan)

### 台湾法身寺禅修协会

Dhammakaya Internation Meditation Center of Taipei

22061 台北县板桥市四川路二段16巷9号3楼

Tel: +(886)-2-8966-1000

Website: www.dmc.org.tw

E-mail: info@dmc.org.tw

### 台湾法身寺禅修协会 桃园分会

Dhammakaya International Meditation Center of Taoyuan

33063 桃园市青田街232号

Tel.: +(886)-3-377-1261 Mobile.: +(886)-987-300-257

Website: www.dmc.org.tw

Email: watthaitaoyuan@hotmail.com

### 台湾法身寺禅修协会 台中分会

Dhammakaya Internation Meditation Center of Taichung

40001台中市 中区 民权路14巷25号1-2楼

Tel:+(886)-4-2223-7663

Website: www.dmc.org.tw

### 马来西亚 (Malaysia)

Penang Dhammakaya Meditation Center of Penang

No. 2G-2, Tingkat Kenari 6, 11900 Sungai Ara,

Bayan Lepas, Penang, Malaysia.

Tel: +(60)-4-644-1854, +(60)-19-457-4270 to 1

Email: dmcpn@hotmail.com

### 雪兰莪法身修行中心

Persatuan Meditasi Dhammakaya Selangor

No 7, Jalan Layang-Layang 5,

Bandar Puchong Jaya,

47170 Puchong, Selangor.

联络电话暂时可以放: +6017-3311599



菩萨从最初修波罗蜜到最后觉悟成佛的漫长路程,其实简单的概括就是:缘起于发现种种苦,然后以正确的方式过生活,深入培养自身的德行,并在行善的同时援助众生,一起实现最终的目标。事实上,我们要想如实知见世间并如法过活,确实需要一位模范导师的指引,而最卓越和适合的导师,其实就是我们伟大的佛陀。